
Tredimensioni 16 (2019), pp. 54-64

IDENTIDAD Y NUEVOS MEDIOS 1

Pier Cesare Rivoltella 2

Hablar de medios digitales hoy significa hablar fundamentalmente de todos
los medios: incluso el televisor doméstico es un medio digital. Antes de la irrupción
de  lo  digital,  era  hijo  de  una  lógica  de  comunicación  dominante.   Alguien
transmitía mensajes que, a través de la televisión, podían únicamente recibirse.De
hecho, en nuestro país, la televisión, como difusión social, se parecía mucho a un
cine en miniatura. Se ubicaba en un lugar público o en una de las pocas casas
que lo poseían. Se convertía en un verdadero punto de encuentro en torno al
cual  se reunía una pequeña cúpula o comunidad de vecinos. Así  ocurrió con
“Lascia o Raddoppia”3 (Deja o Duplica) o “Paese Sera”, programas que marcaron
la historia antropológica de este país. Hoy, el televisor de nuestros hogares es algo
muy distinto. En primer lugar, cada uno tiene la posibilidad de construir su propia
programación,  eligiendo  entre  infinidad  de  canales,  digitales  terrestres  o
satelitales.  Además,  el  televisor  se  ha convertido  en una potencia  multimedia
(smart  TV)  a través de la cual  se puede acceder  a la web,  navegar,  jugar a
videojuegos, y mil posibilidades más, más allá de la simple recepción de señales
de una fuente emisora.

Por eso, cuando hablamos de medios digitales, nos referimos a la realidad
de todos  los  medios  en el  momento de la codificación de la señal  digital.  El
término «social»  añade claramente  algo a los  medios  digitales.  Añade ciertos
servicios  al  medio  digital  que  se  definen  como  redes  sociales,  es  decir,  la
interconexión social de personas. Facebook, Instagram, Linkedin son sólo algunos
de  estos  servicios,  plataformas  que  se  multiplican  en  la  red  y  cuya  función
principal  es  conectar  a las  personas en torno a determinados intereses.  Por  lo
tanto, cuando hablamos de nuevos medios, hoy sabemos que estamos utilizando
un término anticuado y quizás impropio. De hecho, nos referimos a una nueva
realidad de la medialidad, marcada por dos nuevas características: la digitalidad
y la socialidad.

1 RIVOLTELLA, Pier Cesare, Identità e nuovi media en Tredimensioni 16 (2019), pp. 54-64. Traducción:  Fátima
Godiño para Encuentros Formativos MFVE (2025). 
La bibliografía presentada aquí se ha dejado tal como en el artículo original.

2 Profesor titular de tecnologías  de la educación y el  aprendizaje en el  CREMIT (Centro de Investigación sobre
Medios de Comunicación, Información y Tecnología Educativa), Università Cattolica del Sacro Cuore, Milán, Italia.

3 N.d.T. Lascia o raddoppia? fue un Concurso del Programa Nacional italiano, emitido entre los años 1955-1959.  Ha
sido la versión italiana del mismo formato en onda tanto en Francia como en los Estados Unidos.

1



El escenario del cambio

Enmarco mi análisis en el contexto de un cambio que afecta a los medios
de comunicación, a nosotros como usuarios y al sistema de nuestras relaciones
sociales. Me gustaría describirlo aquí, haciendo hincapié en dos aspectos.

El primer aspecto: estamos viviendo una fase de transición, de la sociedad
de la información a la sociedad informacional4.  La sociedad de la información
era  una  realidad  en  la  que  la  información  era  muy  importante,  era
probablemente  lo  más  importante.  Sin  embargo,  en  la  sociedad  de  la
información, como la nuestra, resulta difícil distinguir entre hechos e información.
Es decir: hoy, la información no sólo es lo más importante, sino que constituye la
realidad  misma  de  nuestra  sociedad.  O  sea,  la  sociedad  informacional  es
también  una sociedad hecha de información.  Hay  informaciones  que forman
parte  de esta  sociedad,  otras  que  es  muy  difícil  distinguir  con respecto  a  los
hechos.

En el trasfondo de este pasaje, solo recuerdo el tema de las fake news y la
postverdad. Sobre  este  tema,  el  Papa Francisco en el  año 2018 insistió  en su
hermoso  mensaje  para  la  Jornada  Mundial  de  las  Comunicaciones  Sociales5.
Traducir  el  término  fake  news  con  «engaños»  (it,  «bufale»)  es  simplemente
reductivo. El tema es el de la postverdad, neologismo de origen anglosajón (post
truth;  después de la verdad) que se refiere a la sociedad de la información de
nuestro tiempo: la misma es posterior a la época en la que se hablaba de verdad.
Hablamos de una época en la que los parámetros para decidir qué es verdad y
qué es mentira, desde el punto de vista informativo, se han roto por completo.
Nuestra  tradición  -  la  de  la  información,  pero  incluso  antes  que  la  de  la
gnoseología realista de matriz grecocristiana - siempre nos ha enseñado que la
verdad de una proposición se medía fundamentalmente por su correspondencia
con las cosas tal y como eran. Si yo decía que la mesa es marrón, y la mesa era
marrón,  en  base  a  esa  correspondencia  (Aristóteles  habla  de  orthotes,  de
exactitud de juicio) podía decir que la proposición era verdadera. En la sociedad
de la información, esta posibilidad de comparar lo que se nos cuenta con lo que
realmente ocurrió ya ha desaparecido.

Hoy  en  día,  la  verdad  de  la  información  tiende  a  imponerse  ya  no  en
función de su correspondencia con los  hechos,  sino (1)  de la capacidad que
posee la información para conmovernos (el poder de las emociones) y (2) para
confirmar nuestras creencias6. A los que producen la información les basta con
empaquetarla  de  tal  manera  que  les  diga  lo  que  los  demás  quieren  oír,
despertando emociones. A menudo, esta información se recibe de forma acrítica
y, para muchos de nosotros, se convierte en nuestra idea de la realidad. ¿Qué
razón  hay  para  dudar  de  algo  que nos  confirma  en  lo  que  creemos  y  que,
además, nos emociona?

En la sociedad de la información, la diferencia substancial ya no es entre
estar on line o estar off line. En la sociedad de la información, ya no basta con

4 FLORIDI, L., La quarta rivoluzione. Come l’infosfera sta trasformando il mondo, Raffaello Cortina, Milano 2017. 
5 MAFFEIS, I. - RIVOLTELLA, P.C. (eds.), Fake news e giornalismo di pace, Scholè, Brescia 2018. 
6 MADDALENA, G. - GILI, G., Chi ha paura della post-verità? Effetti collaterali di una parabola culturale, Marietti,

Torino 2017. 

2



estar fuera de línea, porque los medios de comunicación siguen estando en línea
de todos modos.

El segundo aspecto, que concierne a lo sociocultural en la actualidad, se
refiere a lo que muchos llaman la tercera fase de la mediación tecnológica, la de
la  sociedad  informacional.  Hablar  de  una  tercera  fase  de  la  mediación
tecnológica  es  captar  el  significado  antropológico  que  siempre  ha  tenido  la
tecnología: el  de ser  mediadora.  En efecto,  la tecnología es un dispositivo de
mediación, es algo a través de lo cual el ser humano introduce una mediación
facilitadora entre el yo y el otro. Originalmente, el otro en relación con el cual la
tecnología  actuaba  como mediadora era la  naturaleza:  después  de todo,  el
sentido  antropológico  del  mito  de  Prometeo  se  encuentra  en  esto.  Epimeteo
consume todos los dones que podía dar a las especies vivas, lo malgasta todo
tontamente,  luego  viene  al  Hombre  y  ya  no  hay  nada  que  darle.  Entonces
Prometeo roba el fuego, es decir, da al Hombre la razón instrumental capaz de
suplir la falta de instinto, es decir, la tecnología.

En su primera etapa, la tecnología permitió al ser humano mediar entre él y
la naturaleza: la rueda es el ejemplo clásico de esta primera fase de mediación. A
esa  fase  siguió  una  segunda,  en  la  que  la  tecnología  empezó  a  servir  de
instrumento  de  mediación  entre  nosotros  y,  ya  no  la  naturaleza,  sino  otra
tecnología.  El  control  remoto es  un ejemplo clásico de esta  segunda fase de
mediación tecnológica. Hoy nos encontramos en la tercera fase de la mediación
tecnológica, que es aquella en la que la tecnología sirve de mediadora entre la
tecnología  y  otras  tecnologías.  Si  pensamos  en  los  vehículos  asistidos,  en  los
automóviles Tesla que se conducen solos, nos hacemos una idea de lo que esto
significa. Hay un computador de a bordo que media entre los sensores acústicos y
visuales,  por un lado (=  tecnología),  y los dispositivos  que guían el  frenado,  la
aceleración y la orientación del volante, por otro (= otra tecnología). El problema
en esta tercera fase de mediación tecnológica es que el ser humano ya no está
ahí. Sobre esta base, el programa de inteligencia artificial ha vivido y vive una
temporada  de  gran  esplendor.  Un  ejemplo  es  el  aprendizaje  automático:  se
desarrollan algoritmos especialmente inteligentes que aprenden sobre nosotros a
partir de nuestras elecciones de navegación. A continuación, éstos seleccionan,
entre los miles de millones de informaciones que nos rodean, precisamente las
que el algoritmo, conociéndonos, considera más interesantes para nosotros.

De hecho, en este proceso de aprendizaje automático, el posthumano ya
tiene  su  espacio.  En  la  tercera  fase  de  la  mediación  tecnológica,  yo,  como
persona,  ya  no  estoy  ahí,  estoy  delegando  a  la  tecnología  para  que  me
reemplace en ciertas elecciones. Y está claro que el  problema ético surge de
inmediato.  Veamos  un  ejemplo  práctico:  sabemos  que  la  tecnología  está
construida de tal manera que hará cualquier cosa para que yo me aparte de la
carretera. Cuando un niño se cruza de repente en mi camino, la elección que se
plantea  es  entre  no salirme de la  carretera  pero  atropellarlo,  o  salirme de la
carretera para no atropellarlo.  Ante  este  dilema ético,  el  algoritmo altamente
inteligente que conduce mi coche autoconducido, ¿qué elige?

Toda tecnología puede traducirse en oportunidades extraordinarias, pero
con muchísimo cuidado. 

3



El  escenario descrito hasta ahora sirve para contextualizar el  tema de la
relación que existe hoy en día entre los medios sociales digitales y la construcción
de  la  identidad.  Lo  hacemos  en  el  segundo  pasaje  de  esta  contribución,
razonando en torno a dos grandes temas, dos grandes coyunturas conceptuales.
El primer nudo tiene que ver con el eje dentro-fuera, el segundo con el eje uno-
muchos.

Dentro a fuera - De la intimidad a la extimidad 7 

El eje dentro-fuera nos permite centrarnos en una primera cuestión que es
central al hablar de identidad y medios digitales: se trata de la cuestión de cómo
se ha redefinido la relación entre espacio público y privado en nuestra realidad
social.

Los  medios  digitales  y  sociales  contribuyen  a  redefinir  la  relación  entre
espacio público y privado, fundamentalmente por dos razones.

La primera es que la transportabilidad de los medios digitales, que siempre
están con nosotros, hace que, por ejemplo, el espacio-tiempo de trabajo ya no
termine en el lugar y en el momento en que trabajo. Como los medios digitales
son  portátiles,  pequeños,  llevables,  siempre  conectados,  cuando  salgo  de  la
oficina y llego a casa, estoy mucho más allá del tiempo de mi tiempo de trabajo:
sin embargo, estoy localizable de todos modos. Se trata de una invasión indebida
del  tiempo y el  espacio privados  por  parte  de una herramienta  que toma el
tiempo y el espacio público y los traslada a otro ámbito que no es público, sino
que  debería  ser  privado.  Y  viceversa:  los  medios  digitales  portátiles,  ligeros,
llevables  y  siempre  conectados  me  permiten  interactuar  con  contenidos  que
pertenecerían al espacio y el tiempo privados, desplazándolos indebidamente al
espacio público. Cuántos de nosotros nos vemos obligados a pensar en otra cosa,
taparnos  los  oídos  y  fingir  que  no  oímos  cuando  nuestro  vecino  en  un
compartimento  de  tren  abarrotado  discute  asuntos  absolutamente  íntimos,
gritando  como  un  loco.  Espacio  público,  tiempo  público,  contenido
absolutamente  privado.  La  transportabilidad supone una emancipación  de  la
comunicación del espacio y el tiempo, y confunde los espacios y los tiempos.

El segundo aspecto está relacionado principalmente con las redes sociales:
su interfaz, su configuración, su visualización en la pantalla de mi computadora o
smartphone, no me dan la posibilidad de comprender plenamente que cuando
escribo  allí,  no  estoy  escribiendo  para  unos  pocos  amigos,  sino  que  estoy
publicando  un  post,  a  todos  los  efectos.  El  término  «publicar»  se  ha  ido
transformando poco a poco, y ahora se utiliza para definir  cualquier actividad
mediante la cual hacemos público un pensamiento. Y hoy, para hacer público un
pensamiento, no hace falta un editor. Basta con tener un perfil en Facebook.

El espacio público y el privado se confunden. Esta confusión conlleva - y
llegamos  a  nuestro  tema  -  la  génesis  de  un  nuevo  concepto,  que  es  el  de
“extimidad”.  La  extimidad  es  lo  que,  en  la  época  de  los  medios  digitales  y

7 N.d.T.  El concepto de "extimidad" fue desarrollado por Jacques-Alain Miller a partir de la obra de Jacques Lacan
(La ética del  psicoanálisis,  1958). Lacan ideó el  término “extimidad” (en francés extimité;  en inglés, extimacy)
aplicando  el  prefijo  ex a  la  palabra  francesa intimilé (“intimidad”).  Se  trata  de  un  neologismo  que  combina
"exterior" e "intimidad", y expresa una paradoja fundamental: aquello que es más íntimo, más propio del sujeto, se
encuentra también en el exterior, en el campo del Otro (=“algo extraño a mí, aunque está en mi núcleo”).

4



sociales,  parece ocupar el  lugar de la intimidad. En el  concepto de intimidad
(INTUS), lo central, lo prioritario, era el interior. En el concepto de extimidad, en
cambio,  es  lo  EXTRA.  Lo  que tradicionalmente  estaba  dentro,  y  se  guardaba
dentro porque era mío, era íntimo, pertenecía a mi vida privada, hoy tiende a
vivirse todo fuera.  La extimidad es ese proceso que lleva a compartir  con los
demás (con «otros» en un sentido generalizado) cosas que probablemente hace
30,  35  años  nunca  se  nos  habría  ocurrido  compartir.  La  extimidad  no  debe
confundirse con el exhibicionismo: es algo que hoy contribuye a la construcción
de la identidad y a la producción y mantenimiento de vínculos.

Este es un primer aspecto sobre el que reflexionar a la hora de razonar sobre
la  identidad  hoy  en  día,  en  la  época  de  los  medios  digitales  y  sociales.  Al
redefinirse la relación entre el exterior y el interior, aparece un nuevo fenómeno, el
de la extimidad, a través del cual construimos nuestra identidad y gestionamos
nuestros vínculos. La extimidad puede derivar o resultar en exhibicionismo, como
resultado de una desviación, pero, en sí misma, no es exhibicionismo. La extimidad
no es algo negativo en sí mismo. Es algo contemporáneo, es algo que dice que la
construcción  de  nuestra  identidad,  y  la  forma  en  que  mantenemos  nuestros
vínculos,  también  pasa  por  este  espacio  externo,  público,  compartido,  a
diferencia de lo que siempre ha ocurrido en el pasado.

Aunque la yuxtaposición de la extimidad con la intimidad no es en sí misma
patología, hay algunas consecuencias en las que conviene detenerse. Yo veo
tres de ellas.

 ✓ Primera consecuencia: la  esclaviitud de los «likes». Es decir, el riesgo
de  construir  la  propia  identidad  excesivamente  condicionada  por  las
expectativas de los demás. La conformidad con las expectativas corre el riesgo
de  ser  la  unidad  de  medida  de  nuestra  construcción  identitaria.  Alguien  ha
hablado, a este respecto, de la googlización de la autoestima: en Google, en
efecto,  cuanto  más  colocamos  nos  gusta,  más  páginas  abrimos  y  más  arriba
quedan esas páginas en nuestras búsquedas. Cuanto más se nos hace clic (en
nuestra  página  o  lo  que  sea),  más  nos  convencemos  de  que valemos.  Es  el
fenómeno de la reputación, tan importante también para los adultos de nuestra
sociedad, pero sobre todo para los adolescentes y preadolescentes. Si posteas y
no recibes un like, vales poco, eres progresivamente empujado a los márgenes
del grupo, te sientes progresivamente cada vez más marginado, cada vez menos
popular, cada vez menos social. Y dado que mides tu autoestima y construyes tu
identidad en función de lo que los demás piensan de ti, si los demás piensan mal
o nada de ti y no eres popular, acabas convenciéndote de que vales muy poco.
En la adolescencia y la preadolescencia, la elección y la toma de decisiones no
proceden de la capacidad racional de reflexionar sobre las situaciones, sino muy
a menudo, cada vez más, del circuito de recompensa. En esta etapa pueden
desencadenarse derivas perversas que, en algunos casos, conducen incluso al
suicidio. Para el adulto, lo mismo ocurre cada vez que uno publica algo en sus
redes sociales. Uno se pregunta qué pensarán los demás de lo que está a punto
de escribir. Pero, ¿son realmente las redes sociales el espacio donde cada uno de
nosotros puede ser libre de decir lo que piensa? ¿O no es más bien un gigantesco

5



lugar de conformismo en el que nos arriesgamos a decir sólo lo que creemos que
puede ser popular?

 ✓ La segunda consecuencia  de este  proceso de externalización,  de
extroflexión de la identidad, es lo que podemos llamar el enmascaramiento del
yo. En la medida en que puedo esconderme tras un apodo, en la medida en que
puedo construir una identidad ficticia y jugar con ella, intentando ser en la red lo
que no soy en realidad, en la medida en que confío ciertas declaraciones, ciertos
posts, ciertas incursiones al anonimato, se abre un segundo espacio de riesgo que
requiere atención.

 ✓ La tercera consecuencia es lo que podemos llamar intimidad light. La
intimidad light es la intimidad que construye vínculos sin compromiso, la amistad
en las redes sociales es un ejemplo de ello: amigos, sí, pero ¿qué queremos decir
cuando nos llamamos amigos, si esa amistad no es la extensión de una amistad
corporal, que se nutre de las relaciones cara a cara, si es sustitutiva, si sólo está
viva en ese espacio? Puede llegar a ser profunda, pero puede ser muy ligera. Y
tener muchos amigos, dentro de esta intimidad ligera, podría ser muy cómodo,
porque la persona está muy poco comprometida con la relación.

Uno-muchos - Subjetividad múltiple

Pasemos al eje uno-muchos. También aquí hay una relación que hay que
redefinir de fondo: es la que existe entre lo real y lo virtual. Lo virtual no es lo que
no existe. La oposición no es entre lo real, lo que existe, y lo virtual, lo que no
existe. Lo virtual existe. Está ahí, pero está ahí de un modo completamente distinto
a lo real. El modo de ser de lo real es el de una realidad plenamente actualizada.
El modo de ser de lo virtual (virtus, enthelekeia) es el de una virtualidad, el de una
potencialidad8. Si el texto que he escrito e impreso es real, porque esa impresión
constituye ese texto,  el  mismo texto  en la pantalla de mi ordenador es  virtual
porque sólo tengo que pulsar dos teclas para cambiarlo en un instante. Es como si
redefiniéramos  la  antigua  relación  aristotélica  entre  acto  y  potencia.  Para
entender exactamente qué son hoy lo real y lo virtual, pensemos en lo siguiente:
lo virtual no es algo que «no existe». Más bien, es algo potencial, en el sentido de
«virtus», de la potencialidad que expresa, y no en el sentido de pura posibilidad.
Por lo tanto, definir estos espacios virtuales como inexistentes sería un error: sí que
existen.  Así  lo  demuestra  el  hecho  de  que,  las  elecciones  realizadas  en  los
espacios virtuales, producen efectos reales.

Sobre la base de esta redefinición, vemos aparecer un nuevo concepto
vinculado  a  la  identidad,  el  de la  subjetividad múltiple.  Gracias  a  los  medios
digitales  y  sociales,  nuestra  subjetividad  se  fragmenta,  se  articula,  se  hace
múltiple. Quiere decir que, gracias a estos medios, nosotros tenemos la posibilidad
de  dar  expresión  concreta  a  los  muchos  "yo",  a  las  muchas  facetas  que
caracterizan  nuestra  identidad.  Esto  no  es  necesariamente  un  trastorno  de  la
personalidad:  desarrollar  una  identidad  múltiple  puede  significar  simplemente
estar  en  condiciones  de  expresar  todo  lo  que  somos.  Sociológicamente,  de

8 LEVY, P., Il virtuale, Raffaello Cortina, Milano 1997.

6



hecho somos personas diferentes según los contextos en los que nos encontramos
y según los roles que desempeñamos. Goffman decía que la vida social es un
gran escenario,  más bien es  un conjunto  de muchos  escenarios  en los  cuales
cada uno de nosotros juega papeles que son plenamente suyos pero que son
diversificados9. Muy banalmente, sería preocupante si yo en mi escenario familiar
jugara  el  mismo  papel  que  despliego  en  mi  escenario  profesional:  haría  de
profesor también en casa y sería un desastre. Incluso cuando soy marido, no soy
padre: con mi mujer tengo un rol, realizo comportamientos que no son los mismos
roles  y  comportamientos  realizados  con  mis  hijos.  Kierkegaard  dice  que  estas
diferentes caras de nuestra identidad son todas parte de esa realidad compleja,
de ese misterio que es la persona.   Kierkegaard siempre eligió un seudónimo para
firmarse. Esto no porque temiera aparecer con su nombre, para sustraerse a la
censura moral de la comunidad luterana a la que pertenecía, sino porque estaba
convencido de que el juego de las máscaras era lo que mejor podía expresar
toda la riqueza de la persona que él era como escritor y como filósofo.  En el
fondo estaba convencido de que ese juego de máscaras era el juego a través
del cual, en la historia de la revelación, también Dios se había comunicado al ser
humano10.  El tema, como se entiende, es la posibilidad de dar plena expresión a
lo  que  somos  en  diferentes  formas.  Una  vez  más,  es  una  oportunidad,  una
posibilidad  interesante,  con  algunas  consecuencias  que  requieren  nuestra
atención. 

 ✓ La primera consecuencia posible es,  como dice Byung-Chul  Han11,
que de este modo sustituimos las experiencias por vivencias: en las experiencias
nos encontramos con el  otro,  en las vivencias sólo con nosotros  mismos. En la
exposición  de  todo  lo  que  somos,  ¿buscamos  experiencias  o  vivencias?  ¿El
término de referencia es  el  otro  o  somos nosotros  mismos? ¿Narcisismo o una
nueva oportunidad para encontrar al otro?

 ✓ La  segunda  consecuencia  es  la  de  los  vínculos  múltiples.  Una
subjetividad múltiple puede dar lugar a múltiples  vínculos,  y no es  seguro que
éstos  puedan  ser  siempre  coherentes.  Así,  puede  ocurrir  que  exprese  mi
subjetividad múltiple como creyente, dentro de un social de meditación, y como
fanático, en una  community de hinchas desenfrenados. Cuando me descubro
utilizando  un  lenguaje  intolerante  y  violento  en  mi  diálogo  con  aficionados
desquiciados, esta conexión múltiple no puede dejar de cuestionarme. Es muy
fácil encontrar adolescentes amigos o compañeros de realidades que, en la red,
son pro-socials y, al mismo tiempo, son todo lo contrario. Ocurre que alguien es de
Jesús y, al mismo tiempo, expresa ideas racistas. Y esto, en realidad, no sólo ocurre
en la adolescencia. 

Un alumno mío, Stefano Pasta, realizó una magnífica investigación doctoral
sobre  el  tema del  odio en las  redes.  Este  estudiante  monitorizó,  siguiendo mis
instrucciones, los foros de servicio de los principales periódicos deportivos de los
lunes. Luego identificó, dentro de esos foros, a algunos de los alborotadores más
violentos y racistas. A continuación, se puso en contacto con ellos a través de las

9 GOFFMAN, E.,  La vita quotidiana come rappresentazione, Il Mulino, Bologna 1969. 
10 MELCHIORRE, V., Saggi su Kierkegaard, Marietti, Torino 1998. 
11 HAN, Byung-Chul, La società della trasparenza, Nottetempo, Milano 2014.

7



redes  sociales,  adoptando  un  apodo,  haciéndose  pasar  por  un  hincha.  A
continuación,  intentó  razonar  con  ellos  sobre  sus  declaraciones  y  mensajes.
Finalmente descubrió que a menudo no eran conscientes  de la gravedad de
ciertas  declaraciones,  y  que  estas  expresiones  no  siempre  reflejan  verdaderas
creencias racistas.  «Sí, lo he escrito, pero no soy racista, todo lo contrario, estoy
con el Padre Marcos en la parroquia, soy voluntario...». Cuando la subjetividad
múltiple se expresa con vínculos múltiples, compatibles y contradictorios, sin que
esto  se  reconozca  como  un  problema,  supone  una  grave  amenaza  para  la
construcción de una identidad sana.

Pistas educativas

* Debemos ser conscientes de que hoy en día educar para los medios
de comunicación significa educar. Se trata de activar procesos que ayuden a
razonar  sobre  la  formación  de  la  identidad  y  la  creación  de  vínculos,  y  que
favorezcan también la estabilidad y el mantenimiento de las relaciones dentro de
la sociedad informacional.

En la actualidad, ya no hay diferencia entre la educación para los medios
de comunicación y la educación, como ocurría hasta la aparición de los medios
digitales.

Quienes actualmente se dedican a la educación, en nuestras escuelas, en
nuestros  centros  educativos,  en  nuestras  parroquias,  no  pueden  pensar  que
pueden dejar de lado los medios de comunicación si no quieren fracasar en su
labor  educativa.  La  educación  sobre  la  utilización  de  los  medios  de
comunicación es, de hecho, parte integrante de la labor educativa.

* No conviene demonizar la posibilidad de expresar las múltiples caras de la
propia subjetividad y la riqueza de la propia persona. Al contrario, esto puede ser
positivo. La posibilidad de expresar todo lo que soy, de construir mi identidad y mis
vínculos  también  en  la  red,  es  una  oportunidad.  Pero  es  necesario  prestar
atención a las posibles consecuencias: es necesario hacer crecer la consciencia,
para liberar todas las posibilidades que ofrecen estos medios.

En este tipo de debates, la comunidad cristiana corre el riesgo de adoptar
posturas extremas: o bien se demoniza la tecnología, considerándolo que todo es
malo y arriesgándose, en ese caso, a volver al pasado. O bien no se aborda la
cuestión,  cayendo  en  la  indiferencia  o  subestimando  de  forma  superficial  los
riesgos. Creo que en estos tiempos que corren es necesario mantener una postura
equilibrada y sabia, un camino virtuoso. Esto significa: vigilancia, sensibilizando y
liberando oportunidades.

* Para ello, ya no basta con desarrollar el sentido crítico, hay que educar en
la responsabilidad. La responsabilidad es un criterio que se vuelve fundamental
hoy en día en la medida en que los medios sociales digitales tienen poder de
influencia.  Es  decir,  no  son  herramientas  a  través  de  las  cuales  simplemente
recibimos mensajes. En este caso, habría bastado con tener sentido crítico. Pero
en  cuanto  podemos  producir  mensajes  y  publicarlos,  el  sentido  crítico  no  es
suficiente. Se requiere responsabilidad, la misma responsabilidad que hasta hace
30 años sólo exigíamos a las emisoras.

8


