Tredimensioni 16 (2019), pp. 54-64

IDENTIDAD Y NUEVOS MEDIOS '

Pier Cesare Rivoltella ?

Hablar de medios digitales hoy significa hablar fundamentalmente de todos
los medios: incluso el televisor doméstico es un medio digital. Antes de la irrupcion
de lo digital, era hijo de una légica de comunicacidn dominante. Alguien
transmitia mensajes que, a fravés de la televisidn, podian Unicamente recibirse.De
hecho, en nuestro pais, la television, como difusidon social, se parecia mucho a un
cine en miniatura. Se ubicaba en un lugar publico o en una de las pocas casas
gue lo poseian. Se convertia en un verdadero punto de encuentro en torno al
cual se reunia una pequena cUpula o comunidad de vecinos. Asi ocurrid con
“Lascia o Raddoppia™ (Deja o Duplica) o “Paese Sera”, programas que marcaron
la historia anfropoldgica de este pais. Hoy, el televisor de nuestros hogares es algo
muy distinto. En primer lugar, cada uno tiene la posibilidad de construir su propia
programacion, eligiendo enfre infinidad de canales, digitales terrestres o
satelitales. Ademads, el televisor se ha convertido en una potencia multimedia
(smart TV) a tfravés de la cual se puede acceder a la web, navegar, jugar a
videojuegos, y mil posibilidades mas, mas alld de la simple recepcion de senales
de una fuente emisora.

Por eso, cuando hablamos de medios digitales, nos referimos a la realidad
de todos los medios en el momento de la codificacion de la senal digital. El
término «socialy anade claramente algo a los medios digitales. Ahade ciertos
servicios al medio digital que se definen como redes sociales, es decir, la
inferconexiéon social de personas. Facebook, Instagram, Linkedin son sélo algunos
de estos servicios, plataformas que se multiplican en la red y cuya funcidon
principal es conectar a las personas en torno a determinados intereses. Por o
tanto, cuando hablamos de nuevos medios, hoy sabemos que estamos utilizando
un término anticuado y quizds impropio. De hecho, nos referimos a una nueva
realidad de la medialidad, marcada por dos nuevas caracteristicas: la digitalidad
y la socialidad.

' RIVOLTELLA, Pier Cesare, Identita e nuovi media en Tredimensioni 16 (2019), pp. 54-64. Traduccion: Fatima
Godifio para Encuentros Formativos MFVE (2025).

La bibliografia presentada aqui se ha dejado tal como en el articulo original.

Profesor titular de tecnologias de la educacion y el aprendizaje en el CREMIT (Centro de Investigacion sobre
Medios de Comunicacion, Informacion y Tecnologia Educativa), Universita Cattolica del Sacro Cuore, Milan, Italia.
N.d.T. Lascia o raddoppia? fue un Concurso del Programa Nacional italiano, emitido entre los afios 1955-1959. Ha
sido la version italiana del mismo formato en onda tanto en Francia como en los Estados Unidos.

3



El escenario del cambio

Enmarco mi andlisis en el contexto de un cambio que afecta a los medios
de comunicacioén, a nosotros como usuarios y al sistema de nuestras relaciones
sociales. Me gustaria describirlo aqui, haciendo hincapié en dos aspectos.

El primer aspecto: estamos viviendo una fase de transicion, de la sociedad
de la informacion a la sociedad informacional'. La sociedad de la informacion
era una redlidad en la que la informacidon era muy importante, era
probablemente lo mads importante. Sin embargo, en la sociedad de la
informacién, como la nuestra, resulta dificil distinguir entre hechos e informacion.
Es decir: hoy, la informacién no sélo es lo mds importante, sino que constituye la
realidad misma de nuestra sociedad. O seaq, la sociedad informacional es
también una sociedad hecha de informacion. Hay informaciones que forman
parte de esta sociedad, otras que es muy dificil distinguir con respecto a los
hechos.

En el trasfondo de este pasaje, solo recuerdo el tema de las fake news vy la
postverdad. Sobre este tema, el Papa Francisco en el ano 2018 insistid en su
hermoso mensaje para la Jornada Mundial de las Comunicaciones Sociales’.
Traducir el término fake news con «enganosy (it, «bufalen) es simplemente
reductivo. El tema es el de la postverdad, neologismo de origen anglosajon (post
fruth; después de la verdad) que se refiere a la sociedad de la informacién de
nuestro tiempo: la misma es posterior a la época en la que se hablaba de verdad.
Hablamos de una época en la que los pardmetros para decidir qué es verdad y
qué es mentira, desde el punto de vista informativo, se han roto por completo.
Nuestra tradiciéon - la de la informacién, pero incluso antes que la de la
gnoseologia realista de matriz grecocristiana - siempre nos ha ensenado que la
verdad de una proposicion se media fundamentalmente por su correspondencia
con las cosas tal y como eran. Si yo decia que la mesa es marrdn, y la mesa era
marrdn, en base a esa correspondencia (Aristoteles habla de orthotes, de
exactitud de juicio) podia decir que la proposicidon era verdadera. En la sociedad
de la informacidn, esta posibilidad de comparar lo que se nos cuenta con lo que
realmente ocurridé ya ha desaparecido.

Hoy en dia, la verdad de la informacion tiende a imponerse ya no en
funcion de su correspondencia con los hechos, sino (1) de la capacidad que
posee la informacién para conmovernos (el poder de las emociones) y (2) para
confirmar nuestras creencias®. A los que producen la informacién les basta con
empaquetarla de tal manera que les diga lo que los demds quieren ofir,
despertando emociones. A menudo, esta informacidn se recibe de forma acritica
y, para muchos de nosotros, se convierte en nuestra idea de la realidad. 3Qué
razdn hay para dudar de algo que nos confima en lo que creemos y que,
ademds, nos emociona?

En la sociedad de la informacidn, la diferencia substancial ya no es entre
estar on line o estar off line. En la sociedad de la informacién, ya no basta con

FLORIDI, L., La quarta rivoluzione. Come I’infosfera sta trasformando il mondo, Raffaello Cortina, Milano 2017.

> MAFFEIS, I. - RIVOLTELLA, P.C. (eds.), Fake news e giornalismo di pace, Scholé, Brescia 2018.

® MADDALENA, G. - GILI, G., Chi ha paura della post-verita? Effetti collaterali di una parabola culturale, Marietti,
Torino 2017.



estar fuera de linea, porque los medios de comunicacion siguen estando en linea
de todos modos.

El segundo aspecto, que concierne a lo sociocultural en la actualidad, se
refiere a lo que muchos llaman la tercera fase de la mediacion tecnoldgica, la de
la sociedad informacional. Hablar de una tercera fase de la mediacion
tecnologica es captar el significado anfropoldgico que siempre ha tenido la
tecnologia: el de ser mediadora. En efecto, la tecnologia es un dispositivo de
mediacién, es algo a través de lo cual el ser humano infroduce una mediacion
facilitadora entre el yo y el otro. Originalmente, el ofro en relacion con el cual la
tecnologia actuaba como mediadora era la naturaleza: después de todo, el
sentido antropolégico del mito de Prometeo se encuentra en esto. Epimeteo
consume todos los dones que podia dar a las especies vivas, lo malgasta todo
tontamente, luego viene al Hombre y ya no hay nada que darle. Entonces
Prometeo roba el fuego, es decir, da al Hombre Ia razén instrumental capaz de
suplir la falta de instinto, es decir, la tecnologia.

En su primera etapa, la tecnologia permitié al ser humano mediar entre él y
la naturaleza: la rueda es el ejemplo clasico de esta primera fase de mediacion. A
esa fase siguid una segunda, en la que la tecnologia empezd a servir de
instrumento de mediacion entre nosotros y, ya no la naturaleza, sino ofra
tecnologia. El control remoto es un ejemplo clésico de esta segunda fase de
mediacion tecnoldgica. Hoy nos enconframos en la tercera fase de la mediacion
tecnoldgica, que es aquella en la que la tecnologia sirve de mediadora entre la
tecnologia y ofras tecnologias. Si pensamos en los vehiculos asistidos, en los
automoviles Tesla que se conducen solos, nos hacemos una idea de lo que esto
significa. Hay un computador de a bordo que media entre los sensores acusticos y
visuales, por un lado (= tecnologia), y los dispositivos que guian el frenado, la
aceleraciéon y la orientacion del volante, por ofro (= otra tecnologia). El problema
en esta tercera fase de mediaciéon tecnoldgica es que el ser humano ya no estd
ahi. Sobre esta base, el programa de inteligencia arfificial ha vivido y vive una
temporada de gran esplendor. Un ejemplo es el aprendizaje automatico: se
desarrollan algoritmos especialmente inteligentes que aprenden sobre nosotros a
partir de nuestras elecciones de navegacion. A continuacion, éstos seleccionan,
entre los miles de millones de informaciones que nos rodean, precisamente las
gue el algoritmo, conociéndonos, considera mds interesantes para nosotros.

De hecho, en este proceso de aprendizaje automatico, el posthumano ya
tiene su espacio. En la tercera fase de la mediacion tecnoldgica, yo, como
persona, ya no estoy ahi, estoy delegando a la tecnologia para que me
reemplace en ciertas elecciones. Y estd claro que el problema ético surge de
inmediato. Veamos un ejemplo prdctico: sabemos que la tecnologia estd
construida de tal manera que hard cualquier cosa para que yo me aparte de la
carretera. Cuando un nino se cruza de repente en mi camino, la eleccion que se
plantea es entre no salirme de la carretera pero atropellarlo, o salirme de la
carretera para no atropellarlo. Ante este dilema ético, el algoritmo altamente
inteligente que conduce mi coche autoconducido, 3qué elige?

Toda tecnologia puede traducirse en oportunidades exfraordinarias, pero
con muchisimo cuidado.



El escenario descrito hasta ahora sirve para contextualizar el tema de la
relacion que existe hoy en dia entre los medios sociales digitales y la construccion
de la identfidad. Lo hacemos en el segundo pasaje de esta contribucion,
razonando en torno a dos grandes temas, dos grandes coyunturas conceptuales.
El primer nudo tiene que ver con el eje dentro-fuera, el segundo con el eje uno-
muchos.

Dentro a fuera - De la intimidad a la extimidad ’

El eje dentro-fuera nos permite centrarnos en una primera cuestion que es
central al hablar de identidad y medios digitales: se trata de la cuestion de coémo
se ha redefinido la relacidon entre espacio publico y privado en nuestra realidad
social.

Los medios digitales y sociales contribuyen a redefinir la relaciéon entre
espacio publico y privado, fundamentalmente por dos razones.

La primera es que la transportabilidad de los medios digitales, que siempre
estdn con nosotros, hace que, por ejemplo, el espacio-tiempo de frabajo ya no
termine en el lugar y en el momento en que trabajo. Como los medios digitales
son portdtiles, pequenos, llevables, siempre conectados, cuando salgo de la
oficina y llego a casa, estoy mucho mads alld del tiempo de mi tiempo de trabagjo:
sin embargo, estoy localizable de todos modos. Se trata de una invasion indebida
del tiempo y el espacio privados por parte de una herramienta que toma el
tiempo y el espacio publico vy los traslada a ofro dmbito que no es publico, sino
que deberia ser privado. Y viceversa: los medios digitales portdtiles, ligeros,
llevables y siempre conectados me permiten interactuar con contenidos que
pertenecerian al espacio y el tiempo privados, desplazdndolos indebidamente al
espacio publico. Cudntos de nosotros nos vemos obligados a pensar en otra cosa,
taparnos los oidos y fingir que no oimos cuando nuestro vecino en un
compartimento de tren abarrotado discute asuntos absolutamente intimos,
gritando como un loco. Espacio publico, tiempo publico, contenido
absolutamente privado. La transportabilidad supone una emancipacion de la
comunicacion del espacio y el tiempo, y confunde los espacios y los tiempos.

El segundo aspecto estd relacionado principalmente con las redes sociales:
su interfaz, su configuracion, su visualizacion en la pantalla de mi computadora o
smartphone, no me dan la posibilidad de comprender plenamente que cuando
escribo alli, no estoy escribiendo para unos pocos amigos, sino que estoy
publicando un post, a todos los efectos. El término «publicam se ha ido
transformando poco a poco, y ahora se utiliza para definir cualquier actividad
mediante la cual hacemos publico un pensamiento. Y hoy, para hacer publico un
pensamiento, no hace falta un editor. Basta con tener un perfil en Facebook.

El espacio publico y el privado se confunden. Esta confusion conlleva - vy
legamos a nuestro tema - la génesis de un nuevo concepto, que es el de
“extimidad”. La extimidad es lo que, en la época de los medios digitales vy

7 N.d.T. El concepto de "extimidad" fue desarrollado por Jacques-Alain Miller a partir de la obra de Jacques Lacan

(La ética del psicoandlisis, 1958). Lacan ide6 el término “extimidad” (en francés extimité; en inglés, extimacy)
aplicando el prefijo ex a la palabra francesa intimilé (“intimidad”). Se trata de un neologismo que combina
"exterior" e "intimidad", y expresa una paradoja fundamental: aquello que es mas intimo, mas propio del sujeto, se
encuentra también en el exterior, en el campo del Otro (=“algo extrafio a mi, aunque estd en mi nucleo”).

4



sociales, parece ocupar el lugar de la intimidad. En el concepto de intimidad
(INTUS), lo central, lo prioritario, era el interior. En el concepto de extimidad, en
cambio, es lo EXTRA. Lo que tradicionalmente estaba dentro, y se guardaba
dentro porgue era mio, era intimo, pertenecia a mi vida privada, hoy tiende a
vivirse todo fuera. La extimidad es ese proceso que lleva a compartir con los
demds (con «otrosy en un sentido generalizado) cosas que probablemente hace
30, 35 anos nunca se nos habria ocurrido compartir. La extimidad no debe
confundirse con el exhibicionismo: es algo que hoy contribuye a la construccion
de la identidad y a la produccidén y mantenimiento de vinculos.

Este es un primer aspecto sobre el que reflexionar a la hora de razonar sobre
la identidad hoy en dia, en la época de los medios digitales y sociales. Al
redefinirse la relacion entre el exterior y el interior, aparece un nuevo fendmeno, el
de la extimidad, a través del cual construimos nuestra identidad y gestionamos
nuestros vinculos. La extimidad puede derivar o resultar en exhibicionismo, como
resultado de una desviacion, pero, en si misma, no es exhibicionismo. La extimidad
no es algo negativo en si mismo. Es algo contempordneo, es algo que dice que la
construccion de nuestra identfidad, y la forma en que mantenemos nuestros
vinculos, también pasa por este espacio externo, publico, compartido, a
diferencia de lo que siempre ha ocurrido en el pasado.

Aungue la yuxtaposicion de la extimidad con la intimidad no es en si misma
patologia, hay algunas consecuencias en las que conviene detenerse. Yo veo
tres de ellas.

v Primera consecuencia: /la esclaviitud de los dlikesy. Es decir, el riesgo
de construir la propia identidad excesivamente condicionada por las
expectativas de los demds. La conformidad con las expectativas corre el riesgo
de ser la unidad de medida de nuestra consfruccidon identitaria. Alguien ha
hablado, a este respecto, de la googlizacion de la autoestima: en Google, en
efecto, cuanto mds colocamos nos gusta, mdas pdginas abrimos y mds arriba
quedan esas pdginas en nuestras busquedas. Cuanto mds se nos hace clic (en
nuestra pdgina o lo que sea), mas nos convencemos de que valemos. Es el
fendmeno de la reputacion, tan importante también para los adultos de nuestra
sociedad, pero sobre todo para los adolescentes y preadolescentes. Si posteas y
no recibes un like, vales poco, eres progresivamente empujado a los mdrgenes
del grupo, te sientes progresivamente cada vez mdas marginado, cada vez menos
popular, cada vez menos social. Y dado que mides tu autoestima y construyes tu
identidad en funcién de lo que los demds piensan de ti, si los demds piensan mal
o nada de ti y no eres popular, acabas convenciéndote de que vales muy poco.
En la adolescencia y la preadolescencia, la eleccidon y la toma de decisiones no
proceden de la capacidad racional de reflexionar sobre las situaciones, sino muy
a menudo, cada vez mds, del circuito de recompensa. En esta etapa pueden
desencadenarse derivas perversas que, en algunos casos, conducen incluso al
suicidio. Para el adulto, lo mismo ocurre cada vez que uno publica algo en sus
redes sociales. Uno se pregunta qué pensardn los demds de lo que estd a punto
de escribir. Pero, sson realmente las redes sociales el espacio donde cada uno de
nosotros puede ser libre de decir lo que piensa? 3O no es mds bien un gigantesco



lugar de conformismo en el que nos arriesgamos a decir sélo lo que creemos que
puede ser populare

v La segunda consecuencia de este proceso de externalizacion, de
extroflexion de la identidad, es lo que podemos llamar el enmascaramiento del
yo. En la medida en que puedo esconderme tras un apodo, en la medida en que
puedo construir una identidad ficticia y jugar con ella, infentando ser en la red lo
gue no soy en realidad, en la medida en que confio ciertas declaraciones, ciertos
posts, ciertas incursiones al anonimato, se abre un segundo espacio de riesgo que
requiere atencion.

v La tercera consecuencia es lo que podemos llamar intimidad light. La
infimidad light es la intimidad que construye vinculos sin compromiso, la amistad
en las redes sociales es un ejemplo de ello: amigos, si, pero 3qué queremos decir
cuando nos llamamos amigos, si esa amistad no es la extension de una amistad
corporal, que se nutre de las relaciones cara a cara, si es sustitutiva, si sélo estd
viva en ese espacio? Puede llegar a ser profunda, pero puede ser muy ligera. Y
tener muchos amigos, dentro de esta intimidad ligera, podria ser muy cémodo,
porgue la persona estd muy poco comprometida con la relacion.

Uno-muchos - Subjetividad mdltiple

Pasemos al eje uno-muchos. También aqui hay una relacién que hay que
redefinir de fondo: es la que existe entre lo real y lo virtual. Lo virtual no es lo que
no existe. La oposicion no es entre lo real, lo que existe, y lo virtual, lo que no
existe. Lo virtual existe. Estd ahi, pero estd ahi de un modo completamente distinto
a lo real. El modo de ser de lo real es el de una realidad plenamente actualizada.
El modo de ser de lo virtual (virtus, enthelekeia) es el de una virtualidad, el de una
potencialidad®. Si el texto que he escrito e impreso es real, porque esa impresion
constituye ese texto, el mismo texto en la pantalla de mi ordenador es virtual
porque sélo tengo que pulsar dos teclas para cambiarlo en un instante. Es como si
redefiniéeramos la antigua relacion aristofélica entre acto y potencia. Para
entender exactamente qué son hoy lo real y lo virtual, pensemos en lo siguiente:
lo virtual no es algo que «no existen. Mas bien, es algo potencial, en el sentido de
«virtusy, de la potencialidad que expresa, y no en el senfido de pura posibilidad.
Por lo tanto, definir estos espacios virtuales como inexistentes seria un error: si que
existen. Asi lo demuestra el hecho de que, las elecciones realizadas en los
espacios virtuales, producen efectos reales.

Sobre la base de esta redefinicion, vemos aparecer un nuevo concepto
vinculado a la identidad, el de la subjetividad mulfiple. Gracias a los medios
digitales y sociales, nuestra subjetividad se fragmenta, se arficula, se hace
multiple. Quiere decir que, gracias a estos medios, nosotros tenemos la posibilidad
de dar expresion concreta a los muchos "yo", a las muchas facetas que
caracterizan nuestra identidad. Esto no es necesariamente un frastorno de la
personalidad: desarrollar una identidad multiple puede significar simplemente
estar en condiciones de expresar todo lo que somos. Socioldgicamente, de

8 LEVY, P., Il virtuale, Raffaello Cortina, Milano 1997.



hecho somos personas diferentes segun los contextos en los que nos encontramos
y segun los roles que desempenamos. Goffman decia que la vida social es un
gran escenario, mds bien es un conjunto de muchos escenarios en los cuales
cada uno de nosotros juega papeles que son plenamente suyos pero que son
diversificados’. Muy banalmente, seria preocupante si yo en mi escenario familiar
jugara el mismo papel que despliego en mi escenario profesional: haria de
profesor también en casa y seria un desastre. Incluso cuando soy marido, no soy
padre: con mi mujer tengo un rol, realizo comportamientos que no son los Mismos
roles y comportamientos realizados con mis hijos. Kierkegaard dice que estas
diferentes caras de nuestra identidad son todas parte de esa realidad compleja,
de ese misterio que es la persona. Kierkegaard siempre eligidé un seuddnimo para
firmarse. Esto no porque temiera aparecer con su nombre, para sustraerse a la
censura moral de la comunidad luterana a la que pertenecia, sino porque estaba
convencido de que el juego de las mdascaras era lo que mejor podia expresar
toda la rigueza de la persona que él era como escritor y como fildsofo. En el
fondo estaba convencido de que ese juego de mdscaras era el juego a través
del cual, en la historia de la revelaciéon, también Dios se habia comunicado al ser
humano'. El tema, como se entiende, es la posibilidad de dar plena expresion a
lo que somos en diferentes formas. Una vez mds, es una oportunidad, una
posibilidad interesante, con algunas consecuencias que requieren nuestra
atencion.

v La primera consecuencia posible es, como dice Byung-Chul Han'',
que de este modo sustituimos las experiencias por vivencias: en las experiencias
nos encontramos con el otro, en las vivencias sélo con nosotros mismos. En la
exposicion de todo lo que somos, sbuscamos experiencias o vivenciase 3El
término de referencia es el otro o somos nosotros mismose 3 Narcisismo o una
nueva oportunidad para enconfrar al otro?

v La segunda consecuencia es la de los vinculos multiples. Una
subjetividad multiple puede dar lugar a multiples vinculos, y no es seguro que
éstos puedan ser siempre coherentes. Asi, puede ocurir que exprese mi
subjetividad multiple como creyente, dentfro de un social de meditacion, y como
fandtico, en una community de hinchas desenfrenados. Cuando me descubro
utilizando un lenguagje infolerante y violento en mi didlogo con aficionados
desquiciados, esta conexion multiple no puede dejar de cuestionarme. Es muy
facil encontrar adolescentes amigos o companeros de realidades que, en la red,
son pro-socials y, al mismo tiempo, son todo lo contrario. Ocurre que alguien es de
Jesus y, al mismo tiempo, expresa ideas racistas. Y esto, en realidad, no sélo ocurre
en la adolescencia.

Un alumno mio, Stefano Pasta, realizé una magnifica investigacion doctoral
sobre el tema del odio en las redes. Este estudiante monitorizd, siguiendo mis
instrucciones, los foros de servicio de los principales periddicos deportivos de los
lunes. Luego identificod, dentro de esos foros, a algunos de los alborotadores mas
violentos y racistas. A continuacion, se puso en contacto con ellos a través de las

9

GOFFMAN, E., La vita quotidiana come rappresentazione, Il Mulino, Bologna 1969.
1 MELCHIORRE, V., Saggi su Kierkegaard, Marietti, Torino 1998.
' HAN, Byung-Chul, La societa della trasparenza, Nottetempo, Milano 2014.

7



redes sociales, adoptando un apodo, haciéndose pasar por un hincha. A
continuacion, intentd razonar con ellos sobre sus declaraciones y mensajes.
Finalmente descubrié que a menudo no eran conscientes de la gravedad de
ciertas declaraciones, y que estas expresiones no siempre reflejan verdaderas
creencias racistas. «Si, lo he escritfo, pero no soy racista, todo lo conftrario, estoy
con el Padre Marcos en la parroquia, soy voluntario...». Cuando la subjetividad
multiple se expresa con vinculos mUltiples, compatibles y contradictorios, sin que
estfo se reconozca como un problema, supone una grave amenaza para la
construccion de una identidad sana.

Pistas educativas

* Debemos ser conscientes de que hoy en dia educar para los medios
de comunicacion significa educar. Se frata de activar procesos que ayuden a
razonar sobre la formacion de la identidad y la creacion de vinculos, y que
favorezcan también la estabilidad y el mantenimiento de las relaciones dentro de
la sociedad informacional.

En la actualidad, ya no hay diferencia entre la educacién para los medios
de comunicacion y la educacion, como ocurria hasta la aparicion de los medios
digitales.

Quienes actualmente se dedican a la educacion, en nuestras escuelas, en
nuestros centros educativos, en nuestras parroquias, no pueden pensar que
pueden dejar de lado los medios de comunicaciéon si no quieren fracasar en su
labor educativa. La educacion sobre la ulilizacion de los medios de
comunicacioéon es, de hecho, parte intfegrante de la labor educativa.

* No conviene demonizar la posibilidad de expresar las multiples caras de la
propia subjetividad y la riqueza de la propia persona. Al confrario, esto puede ser
positivo. La posibilidad de expresar todo o que soy, de construir mi identidad y mis
vinculos también en la red, es una oportunidad. Pero es necesario prestar
atencioén a las posibles consecuencias: es necesario hacer crecer la consciencia,
para liberar todas las posibilidades que ofrecen estos medios.

En este tipo de debates, la comunidad cristiana corre el riesgo de adoptar
posturas extremas: o bien se demoniza la tecnologia, considerdndolo que todo es
malo y arriesgdndose, en ese caso, a volver al pasado. O bien no se aborda la
cuestion, cayendo en la indiferencia o subestimando de forma superficial los
riesgos. Creo que en estos tiempos que corren es necesario mantener una postura
equilibrada y sabia, un camino virtuoso. Esto significa: vigilancia, sensibilizando y
liberando oportunidades.

* Para ello, ya no basta con desarrollar el sentido critico, hay que educar en
la responsabilidad. La responsabilidad es un criterio que se vuelve fundamental
hoy en dia en la medida en que los medios sociales digitales tienen poder de
influencia. Es decir, no son herramientas a fravés de las cuales simplemente
recibimos mensajes. En este caso, habria bastado con tener sentido critico. Pero
en cuanto podemos producir mensajes y publicarlos, el sentido critico no es
suficiente. Se requiere responsabilidad, la misma responsabilidad que hasta hace
30 anos sélo exigiamos a las emisoras.



