
Tredimensioni 22 (2025), pp. 280-294

«Cuando soy débil, entonces soy fuerte» (2Cor 12,10)  
La fragilidad: un recurso para la formación religiosa hoy1.

Luca Garbinetto2

El  tema de la fragilidad parece suscitar  un gran interés  hoy en día en la vida
consagrada, o al  menos en sus congresos y encuentros. Probablemente  ello  se deba,
sobre todo, a la constatación dolorosa de una crisis general de la vida religiosa (y no
sólo), por la que se encuentra a vivir una especie de “fragilidad colectiva” que atraviesa
la vida consagrada en varios niveles: desde el plano institucional — incluidos los ámbitos
de  la  autoridad  y  la  economía  —  a  aquel  comunitario  y  relacional,  llegando  a  la
experiencia personal, tanto psicológica como espiritual.  Es en este último nivel donde
intentaremos situarnos, partiendo de una convicción tan obvia como frecuentemente
descuidada:  es  en  el  nivel  de  la  experiencia  interior,  de  la  dinámica  psico-espiritual
individual, del camino personal, donde se sitúa la raíz profunda de todas las cuestiones
de  fragilidad  y  debilidad del  sistema  y  de  la  institución.  Somos  siempre  nosotros,  de
hecho,  como  sujetos,  quienes  constituimos  los  complejos  mundos  relacionales,
comunitarios, institucionales.  En última instancia, la Iglesia y la misma sociedad — con
todos  sus  organismos  —  no  existirían  si  no  hubiera  personas  que  los  constituyen,  los
moldean, los transforman, los consolidan o los vacían de sentido.

Restringiendo  aún  más  el  enfoque  de  este  artículo3,  intentaremos  compartir
algunas reflexiones en torno al proceso de discernimiento vocacional y formativo dentro
de las fraternidades religiosas (dos etapas distintas, aunque desde siempre — y hoy quizás
de forma más evidente — difícilmente separables).  

La  pregunta  que  nos  hacemos  es  la  siguiente:  ¿cómo  puede  la  fragilidad
convertirse en un recurso para la formación actual?

¿Cuál fragilidad? 

A veces se corre el riesgo de utilizar los términos “fragilidad” y “debilidad” en forma
confusa  y,  por  decirlo  simplemente,  ambigua,  recurriendo  de  manera  imprecisa  a
supuestos sinónimos como “vulnerabilidad”, “límite” o “error”.

Intentaremos trazar algunos límites a nuestra manera de entender la fragilidad.  De
hecho, deberíamos  tomar distancia  de una comprensión literal  del versículo de Pablo
elegido como título de esta reflexión. Llegar a afirmar: «Cuando soy débil, entonces soy
fuerte» (2Cor 12,10), es para Pablo, consecuencia de una experiencia de complacencia:
«En  mis  debilidades,  en  los  insultos,  en  las  dificultades,  en  las  persecuciones,  en  las

1 Artículo original:  GARBINETTO, Luca, «Quando sono debole, è allora che sono forte» (2Cor 12,10).  La fragilità:
una risorsa per la formazione religiosa oggi, en Tredimensioni 22 (2025), pp. 280-294.  Traducción:  Fátima Godiño
para Encuentros de Acompañantes MFVE (2026).

2 Religioso de la Pia Sociedad San Gaetano, teólogo y psicólogo, profesor en el Instituto Superior para Formadores. 
3 El artículo reelabora una conferencia dada con motivo del XXXV Congreso nacional para formadores de la Orden

de los Frailes Menores (Asís, Italia; 20-11-2019). 

1



angustias sufridas por Cristo» (2Cor 12,10).  Es evidente, por tanto, que la debilidad se
convierte  en  fuerza cuando  es  sufrida  por  Cristo.  Pero  nosotros,  ¿de  qué  debilidad
queremos  hablar?  No  nos  detendremos  en  insultos,  dificultades  o  persecuciones
provenientes del exterior, sino que miraremos a la interioridad de la persona.

Comencemos  por  distinguir  dos  experiencias  de  fragilidad  que  afectan  al  ser
humano.  

En un primer nivel, se habla de la debilidad vinculada al límite natural, es decir, la
fragilidad física o psíquica que reconocemos dentro del ámbito de la patología.  
[…] Un segundo nivel  desde el  cual  interpretar la fragilidad personal es el  nivel
moral. Ello implica una elección equivocada, un error cometido deliberadamente
y,  por  tanto,  sugiere  una  conexión  inmediata,  en  el  plano  religioso,  con  la
experiencia del pecado 4.  

A  tal  propósito,  podemos  hacer  algunas  consideraciones  prácticas,  útiles  para
nuestro ámbito de discernimiento y de formación a la vida consagrada.

  ➢ Por lo que ser refiere a la enfermedad psíquica: 

−  hay  situaciones  que  no  permiten  la  admisión  a  la  vida  consagrada:
enfermedades  evidentes  (ej.  la  esquizofrenia)  y  otras  que deben evaluarse  en
relación con la propuesta concreta del carisma específico (por ejemplo: algunos
trastornos  de  la  personalidad  podrían  hacer  muy  problemático  cierto  tipo  de
apostolado, aunque tal vez podrían gestionarse en otros contextos conventuales).  
Las comunidades religiosas, en todo caso, no son comunidades terapéuticas en
sentido estricto, y no hay que olvidar que la enfermedad mental también hace
sufrir a quienes conviven con la persona afectada.
−  algunos  trastornos  de la personalidad emergen de manera gradual  y  poco
evidente, por lo que se requiere tiempo y atención para identificar sus señales: por
ejemplo, una personalidad rígidamente paranoica o narcisista no es adecuada
para la vida religiosa, ya que genera muchos problemas relacionales (dinámicas
de manipulación, abusos de diverso tipo, etc.).

➢ Por lo que ser refiere a la vida moral: 

−  algunas  experiencias  graves,  moralmente  erróneas,  deben  ser  motivo  para
interrumpir  el  camino. Es  cierto que detrás  de un comportamiento moralmente
inadecuado, incluso pecaminoso, siempre existen elementos psíquicos a tener en
cuenta y posibles heridas del desarrollo evolutivo. Sin embargo, si una persona por
ejemplo,  no logra dejar  el  juego de azar  o tiene una dependencia persistente
relacionada con prácticas sexuales distorsionadas, no es adecuado admitirla con
la convicción de que el problema se resolverá con el pasar del tiempo.
− hay que evitar moralismos y actitudes mágicas/supersticiosas que llevan a creer
que algunas  dificultades  desaparecerán sólo  porque se reza más,  o  gracias al
poder  sanador  de  un  ambiente  fraterno.  No  siempre  es  así,  al  contrario...  a
menudo  es  precisamente  la  comunidad  el  contexto  propicio  para  desarrollar,
consolidar y aumentar ciertas inmadurez, por ejemplo, cuando se interpreta y se
vive como un nido seguro en el que refugiarse. 

4 GARBINETTO, L., Vivere la debolezza. Itinerario verso l’integrazione personale, EDB, Bologna 2011, pp. 50-51. 

2



La experiencia más habitual de debilidad no se puede reducir simplistamente a
estos dos niveles de comprensión. Existe otro nivel de fragilidad, que implica otras fuerzas
psíquicas y espirituales, y que actúa entrelazando dinamismos de los que la persona a
veces  es  consciente,  y  otras  (quizás  la  mayoría)  no.  Hablamos  de  inconsistencias
conscientes e inconscientes. 

Podemos así explicitar que: 
− la gama más amplia de fragilidades se encuentra en el ámbito psíquico, donde,
de  manera  más  o  menos  consciente,  la  persona  se  encuentra  viviendo  una
contradicción entre su deseo de servir al Evangelio y la percepción de elementos
egocéntricos,  que  ponen  en  marcha  recursos  psíquicos/talentos/actitudes
destinados a satisfacer sus propias necesidades y vacíos  de afecto y/o estima.
Aunque no se trata de una patología, se experimenta que el esfuerzo y la buena
voluntad no son suficientes. Se necesita un trabajo de otro tipo: comencemos — y
no es poco — por reconocer la existencia de esta realidad en lo más íntimo de
cada uno de nosotros. 

−  Es  inevitable  preguntarse:  ¿en  qué medida las  propuestas  de  discernimiento
vocacional estimulan una introspección sincera? ¿En qué medida, por el contrario,
nos  limitamos  a  observar  los  comportamientos  externos  y  ciertas  habilidades
superficiales (si bien importantes) para evaluar la idoneidad de los candidatos/de
las candidatas5? ¿Hasta qué punto seguimos atrapados en la ilusión del  «buen
chico»  para  proponer  un  camino  vocacional  específico  a  los  jóvenes  que  se
acercan a nosotros, a las muchachasque se acercan a nosotras? 

A este respecto, no hay que pasar por alto ni la preocupación por el número de
vocaciones - en claro descenso - ni el hecho, nada secundario, de que a menudo los
formadores/formadoras se  encuentran  acompañando  a  los  jóvenes  durante  tramos
cortos del camino (acogida, postulantado, noviciado, profesión temporal). Cada etapa
tiene formadores/formadoras diferentes, y la decisión final sobre la admisión corresponde
generalmente a los superiores. (A veces, por necesidad, las funciones se superponen en
la misma persona: esto debería ser una excepción que, por otra parte, requiere mucha
madurez por parte del  formador/superior para que se gestione con respeto hacia los
formandos). 

Un trabajo serio de acompañamiento requiere tiempo, exige total gratuidad y una
buena dosis de coraje. 

La fragilidad constitutiva:  la dialéctica de base 

Demos un paso más fundamental. Para comprender la manifestación específica
de la fragilidad en nuestros procesos psicoespirituales, es necesario tener en cuenta su
dimensión más radical. Se trata de una dimensión ontológica y antropológica conocida
por  la  fe,  pero  que  las  ciencias  humanas  nos  confirman  desde  un  punto  de  vista
fenomenológico  y  descriptivo.  Sobre  todo,  nos  ayuda  la  psicología  del  desarrollo.  El
crecimiento de la persona siempre se desarrolla en etapas evolutivas, y cada etapa se
caracteriza por la presencia de dos polos opuestos en tensión entre sí6. 

5 NdT. Considerando las destinatarias de la lectura, hemos agregado al texto el género femenino.
6 Hacemos referencia a la conocida teoría de Erikson, psicólogo social, presentada en el libro: ERIKSON, E. H., Los

ciclos de la vida. Continuidad y cambios (original The Life Cycle Completed, Norton & Company, Nueva York -
Londres 1998).

3



El  crecimiento  no  se  produce  al  encontrar  el  «punto  medio»  del  equilibrio,  ni
tampoco al absorber el polo negativo dentro del positivo, como si quisiéramos negar o
eliminar la debilidad inherente a nosotros. Por ejemplo, el recién nacido vive el primer
proceso  en  la  dinámica  dialéctica  entre  la  confianza  y  la  desconfianza.
Inconscientemente pone a prueba el mundo exterior, es decir, a su mamá, para verificar
si  es  digno  de  confianza.   Lo  hace  a  partir  de  sus  propias  necesidades  fisiológicas
(hambre, sueño...), pero también afectivas: basta pensar en el llanto como el lenguaje
privilegiado del recién nacido para invocar reconocimiento y atención. Si la respuesta a
tal  «invocación»  es  coherente  con  sus  propias  necesidades,  el  niño  desarrolla  una
confianza de fondo,  lo  que no implica,  sin  embargo,  la  desaparición del  polo  de la
desconfianza.  De  hecho,  un  adulto  que  haya  integrado  adecuadamente  las
necesidades  de  esta  etapa evolutiva será  una persona con  una buena autoestima,
dispuesta a confiar en los demás, pero también atenta a la realidad concreta de quienes
tiene delante y, por lo tanto, capaz de discernir cuándo es bueno confiar o si, por el
contrario, es conveniente actuar con cautela. La madurez requiere, de hecho, dosis de
sana desconfianza, prudencia y atención.

Descubrimos entonces que la fragilidad más profunda, la dimensión más radical
de la debilidad del ser humano, no reside tanto en las limitaciones del cuerpo, en el dolor
provocado  por  una  decepción  que  ha  causado  desgarros,  en  las  experiencias  de
heridas sufridas por parte de las relaciones parentales (caregivers) siempre imperfectas.
Esta se da por el hecho de estar dentro de la tensión inevitable que existe entre el polo
positivo y el negativo, entre el elemento de fuerza y el de debilidad, entre la riqueza de
recursos altruistas y la pobreza de necesidades autorreferenciales. La persona humana
está constitutivamente llamada a salir de sí misma, en las relaciones con el mundo, con
los demás y también con un Ser trascendente que está más allá de toda experiencia
terrenal; pero también está naturalmente limitada, incapaz de donarse, hambrienta de
alimentar su egocéntrica autorreferencialidad. 

Esta es la experiencia fundamental de fragilidad con la que estamos llamados a
lidiar y que nos diferencia de las otras criaturas. Todos los seres humanos la viven, ya que
son  los  únicos  capaces  de  tomar  consciencia  de  ella7.  Se  define  como  «dialéctica
básica»  y  se  afirma,  como  principio  formativo  elemental,  que  una dialéctica  básica
conocida se puede manejar mejor. 

¡Pero no se puede eliminar!  La ilusión ideal  de poder «tranquilizar» o «quitar  del
medio» esa tensión constitutiva de nuestro ser, que se manifiesta en cada experiencia de
la  vida  cotidiana,  es,  en  el  fondo,  el  verdadero  peligro  de  un  sistema  educativo
inadecuado, basado en una antropología inadecuada. 

Los enfoques educativos posibles 

¿Cómo  podría  manifestarse  un  enfoque  educativo  inadecuado,  es  decir,  que
negara de manera efectiva — ya que, en teoría, hoy en día parecería más fácil «estar en
línea» con lo afirmado hasta ahora — la verdad del ser humano, invalidando así desde la
raíz,  cualquier  otra  propuesta  o  iniciativa formativa destinada a hacer  madurar  a  la
persona hacia una plenitud de vida? 

7 Parece que se puede afirmar que aquí reside también una de las diferencias irreductibles entre el ser humano y los
productos de la inteligencia artificial. 

4



También en este caso se trata de una dialéctica. Es decir, hay dos polos opuestos8,
aparentemente  irreconciliables,  que  sin  embargo,  si  se  analizan  detenidamente,
culminan  con  el  mismo  resultado  y,  por  lo  tanto,  manifiestan  de  hecho  un  idéntico
enfoque antropológico erróneo. En pocas palabras, para ambos enfoques, el objetivo
final — no siempre reconocido y expresado — sería eliminar o, al menos, «mantener a
raya» la dialéctica básica. 

1) Por  un  lado,  se  podría  optar  por  una  propuesta  formativa  orientada  a
desarrollar los recursos y talentos de la persona, de modo que pueda superar sus
propias fragilidades y crecer hacia un equilibrio y una solidez personal (meta ideal
de la persona madura). El religioso o la religiosa modelo, entonces, sería capaz de
afrontar cada situación con sabiduría y un discernimiento eficaz, convirtiéndose en
un testigo creíble del Reino, precisamente por ser un ejemplo de todas las virtudes
contenidas en la propuesta del Evangelio.
Si en el pasado dicho modelo se entendía fácilmente con un énfasis en el ámbito
moral  —  donde  se  apelaba  sobre  todo  a  elementos  voluntaristas  y
(pseudo)espirituales para alimentar una “carrera” ininterrumpida hacia un ideal de
perfección prácticamente inalcanzable — hoy se presta más atención al aspecto
psicológico  de  la  persona,  reconociendo  la  necesidad  de  apoyarse  en  las
ciencias humanas para afrontar algunos obstáculos en el proceso de crecimiento.
Sin embargo, la pedagogía, la sociología y, sobre todo, la psicología, son vistas
como  herramientas  para  “arreglar  el  motor”,  “reparar  la  carrocería”,  para
ensamblar  las  piezas  de  la  mejor  manera,  de  modo  que,  una  vez  resuelto  el
problema, la persona pueda retomar su camino a pleno ritmo hacia la “perfecta
alegría” de la virtud.  Lástima que esta “perfecta alegría” vuelva sistemáticamente
a  enfrentarse  con  una  insuperable  “triste  incoherencia”,  de  la  cual,  en  última
instancia, incluso el sacramento de la reconciliación llega a ser lentamente una
confirmación insatisfactoria,  porque ni  siquiera  el  “mecánico del  espíritu”  logra
sanar  algunas  fracturas  que  llevamos  dentro.  Ejemplos  de  este  modelo  son
evidentes cuando, en el itinerario formativo, se recurre a la asesoría psicológica
enviando por un tiempo a los jóvenes al especialista para que se restablezcan.  O
cuando se percibe que la práctica de la confesión se ha convertido en un rito
rutinario, regulado por las exigencias de la comunidad, pero que tiende a volverse
esporádico y a mantenerse en secreto apenas el superior o el formador aflojan el
control.

2) Existe  también  el  riesgo  del  polo  opuesto,  que  parece  ser  una  de  las
novedades culturales de nuestro tiempo, sobre la que debemos estar atentos. Con
los  desarrollos  contemporáneos  del  pensamiento  débil  y  la  «dictadura  del
relativismo»9, en el que nos movemos, de hecho, parece estar muy extendida una
cierta concepción de la fragilidad, que podría definirse como «debilismo». Es decir,
parece  que  se  confunde  una  recuperación  positiva  de  la  dimensión  de  la
debilidad  con  una  especie  de  actitud  de  «todo  vale».  Se  tiende  a  justificar
actitudes,  comportamientos y elecciones contrarias  a las  exigencias de la vida
cristiana y  de la  consagración con explicaciones  a menudo psicologizantes,  a
veces incluso salpicadas de espiritualismos del tipo: «Dios es bueno y lo perdona
todo», sin tener en cuenta las implicaciones negativas de un enfoque similar sobre
la propia persona.  De hecho, si es cierto que el crecimiento de un individuo nunca

8 Cfr.   GUARDINI, R.,  L’opposizione polare.  Saggio per una filosofia del  concreto vivere,  Morcelliana,  Brescia
2007². 

9 RATIZINGER, J., Misa pro eligendo Romano Pontífice. Homilía, Basílica Patriarcal de San Pedro, lunes 18 de abril
de 2005, https://www.vatican.va.

5



termina y que las etapas evolutivas se desarrollan a lo largo de toda la vida; y si es
igualmente  cierto  que  algunas  etapas  de  este  proceso  pueden  haber  sufrido
bloqueos o retardos debido a experiencias relacionales  del  pasado...  entonces
abordar cualquier forma de debilidad con el  mismo criterio, sin distinguir lo que
depende  de  la  libertad  personal  de  lo  que,  en  cambio,  está  profundamente
marcado por acontecimientos o relaciones condicionantes, significa no tomar en
serio a la persona.  Significa renovar un estilo fragmentado - incluso líquido, como
lo es la sociedad posmoderna - es decir, considerar la interioridad del sujeto como
una mezcla de elementos quizás reconocibles, pero cada vez más desordenados
y,  por  lo  tanto,  confusos  e  irreducibles  a  la  unidad.  Y  la  fragmentación  es
precisamente  el  estado  típico  de  la  persona  inmadura,  que  no  puede  ser
verdaderamente feliz.

Este enfoque educativo se manifiesta, por ejemplo, cuando no se da suficiente
valor  al  papel  del  formador/de la formadora, especialmente en relación a las
vocaciones  adultas  (hoy  cada  vez  más  numerosas),  ante  las  cuales  se
experimenta cierta impotencia para proponer un acompañamiento serio, porque:
«Ya son mayores, conocen la vida… y su estructura ya está formada». O también
cuando se fomenta una actitud crítica,  por  no decir  polémica, de los  jóvenes
hacia la tradición; o incluso cuando se exagera el papel de la comunidad como
ámbito de fraternidad acogedora y cálida (como un nido), sin hacer emerger los
elementos  de  exigencia  y  de  desafío  que  son  constitutivos  de  todo  espacio
relacional, especialmente cuando este es estrecho y vital, como normalmente lo
son las comunidades religiosas.  Desde el  punto de vista del  acompañamiento,
este modelo engañoso aparece también cuando se recurre a la psicología como
instrumento de autoconocimiento y de aceptación, limitándose a estos pasos sin
considerar el aspecto del posible cambio y de la transformación orientada por los
valores. Una psicología positivamente centrada en el cliente busca que el sujeto
aprenda  a  expresarse  a  sí  mismo  y a  manifestar  su  originalidad,  pero  puede
volverse  reduccionista  si  evita  considerar  los  aspectos  de  esfuerzo  y  lucha
presentes en la personalidad.

3) Sin  extendernos  en  otros  posibles  enfoques  inadecuados,  mencionaré
brevemente la propuesta formativa más adecuada para aprender  y  ayudar  a
aprender a permanecer dentro de la propia dialéctica básica. Esto significa que la
persona  es  madura  en  la  medida  en  que  los  polos  opuestos  de  sus  etapas
evolutivas  se  relacionan  y  se  integran  de  manera  interdependiente,  sin  excluir
ninguno de los dos, pero con un predominio del polo positivo. De esta manera, la
persona recoge todo de sí misma, progresivamente, y desarrolla la capacidad de
orientar cada aspecto de su ser hacia una meta de libertad y responsabilidad.  

Es por eso que resulta evidente que es necesario aclarar el objetivo al que hay que
aspirar:  ¿quién  es  el  religioso/la  relgiosa  que  Dios  quiere?  En  este  sentido,  es
urgente  formar  un  yo  ideal  más  acorde  con  la  verdad  del  Evangelio,
desconstruyendo  los  lugares  comunes  y  las  expectativas  poco  realistas  que  a
menudo están implícitos tanto en el ánimo de los candidatos,  de  las candidatas
como,  hay  que  decirlo,  en  la  práctica  y  el  estilo  de  los  formadores,  de  las
formadoras. 

Pero es aún más importante acompañar pacientemente a la persona joven en el
descubrimiento de cómo se manifiesta en su vida la dialéctica básica, es decir,
cuáles son los elementos existenciales y las dinámicas internas que constituyen su
forma específica de encarnarla.  Esto no se hace tanto con constantes y, a veces,

6



pedantes aclaraciones teóricas, con explicaciones intelectuales que caen desde
arriba sobre la cabeza de  la persona en formación, ya de por sí  ansiosamente
preocupado por presentar una imagen aceptable de sí misma para que... ¡no sea
rechazada! 

Lo que se necesita es una capacidad de escucha y de acompañamiento que
debería caracterizar verdaderamente el ministerio del formador, de la formadora.
Es insustituible la figura de un padre/una madre o de un hermano/una hermana
mayores que asuman la tarea de acompañar con amor a un joven o a un adulto
en la ardua empresa de conocerse a sí mismo, aceptarse y emprender procesos
de cambio. 

El  instrumento privilegiado es lo que se conoce como «colloquio» (regular, serio,
caracterizado sobre todo por una escucha sin juzgar), que se entrelaza de manera
vital con la experiencia de una vida compartidas a diario. Estas dos dimensiones
no están en conflicto entre sí.  Los coloquios formativos no se superponen a los que
se mantienen con el padre espiritual, el confesor o el psicoterapeuta: tienen una
dinámica diferente.  Aun así,  resultan ser  el  lugar  privilegiado para favorecer  el
crecimiento y el discernimiento vocacional de la persona. 

Las consideraciones realizadas hasta ahora implican que el formador/la formadora
esté en un camino constante de exploración de su interioridad y haya aprendido
lo  suficiente  como  para  reconocer  y  gestionar  su  dialéctica  basica10.  En  este
sentido, se comprenderá lo importante que es que sea un hombre, una mujer de
Dios con ciertos conocimientos psicodinámicos. Y que sea cada vez más capaz de
ayudar a sacar a la luz las dinámicas psicológicas del  joven, sugiriendo formas
eficaces de reconocer en ellas la acción providencial de Dios, que no tiene otro
medio  que  nosotros  mismos  para  hablarnos.  Por  lo  tanto,  es  bueno  que  el
formador, la formadora, tienda a ser también un maestro del Espíritu. 

Las actitudes del crecimiento 

Se ha intentado poner de relieve la actitud educativa adecuada que se requiere
de un formador,  de una formadora, ante la experiencia constitutiva de la fragilidad,
definida  como  dialéctica  inevitable  entre  los  aspectos  de  autotranscendencia  y  las
necesidades egocéntricas naturales que habitan en la persona. 

Tratemos ahora de identificar algunas actitudes necesarias para que un joven/un
adulto  trabaje  eficazmente  sobre  su  debilidad  y  llegue  así  a  encarnar  la  paradoja
expresada  por  San  Pablo,  que  da  título  a  la  presente  contribución:  la  debilidad  se
convierte en fuerza en el momento en que aceptamos afrontarla directamente y tratarla
como una oportunidad, en lugar de como un obstáculo o una autojustificación del tipo
«ya no hay nada que hacer». 

 Para vivir la debilidad como kairós, hay que favorecer y verificar tres disposiciones
(que  pueden  convertirse  en  criterios  esenciales  de  discernimiento  para  continuar  el
camino vocacional):

10 Cabe reiterar que, a menudo, todas las energías y recursos se dirigen hacia los formandos/formandas, y si se dirigen
hacia los formadores, es con vistas al servicio formativo (para adquirir herramientas y conocimientos). Rara vez se
toma verdadera consciencia de que no se puede descuidar un trabajo serio sobre uno mismo, que debe continuarse
en todas las etapas de la vida y que sigue siendo la herramienta privilegiada para el crecimiento formativo, la aptitud
para transmitir el propio carisma y la disposición a escuchar al otro.

7



 la  ✓ docibilitas, es decir, la disposición a dejarse ayudar con vistas a un cambio.
Pero ese cambio debe ser deseado y buscado. Se trata, es decir, de distinguir la
actitud del joven que acude al coloquio por complacencia, porque «así lo hemos
decidido» o por miedo a ser  dejado fuera del instituto, de la de aquella persona
que, en cambio, tiene un sincero deseo de crecer, aprovechando la oportunidad
que la presencia del formador/de la formadora le brinda;

 ✓el coraje,  que nace de la consciencia de que el camino es duro, se corrobora
sobre la marcha y se verifica en los momentos de mayor dolor y de descubrimiento
de  nuevos  rasgos  de  uno  mismo,  que  hasta  ahora  permanecían  ocultos  e
inexplorados.  El  formando/la  formanda valiente  no  se  parece  al  soldado  que
siempre corre hacia adelante con la trompeta de la victoria como punta de lanza;
al contrario, sabe detenerse, tomar aliento, revisar con calma. También se permite
dejar  aflorar  emociones  y  sentimientos  molestos,  desde  la  ira  hasta  el  miedo,
venciendo poco a poco el sistema defensivo que le caracteriza y revelando aquí y
ahora (con su formador, y no solo con su padre espiritual) un nuevo rostro que
cambia e integra aspectos inéditos de sí mismo. Hay que ser muy prudentes ante
afirmaciones como:  «Ya lo he hablado con el confesor» o «Créeme, ahora todo va
bien».  De  hecho,  ¡el  coraje  tiene  un  impacto  visible  y  verificable  en  la  vida
cotidiana!

✓ el’insight:  es el  arte de la intróspeción. Se trata de verificar la capacidad de
permanecer  en  silencio,  de estar  solo,  de orar  en  intimidad,  pero  también de
hablar de la propia interioridad con cada vez mayor profundidad y, sobre todo,
con una implicación afectiva además de racional. El o la joven que crece se hace
cada vez más... presente y vivo para sí mismo y para los demás al contarse a sí
mismo. Y se cuenta a sí mismo quien sabe mirarse dentro. No puede haber vida
espiritual  —y,  por  tanto,  tampoco  vida  religiosa  —  sin  un  trabajo  constante  y
progresivo de introspección. No es el hacer lo que caracteriza a los consagrados,
sino que debe manifestar  el  ser.  Si  realmente es  así,  el  joven/la joven también
deberá  hablar  de  su  «ser».  La  fragilidad  duele:  quien  habla  de  ella  con
superficialidad o con excesiva indiferencia, quien habla demasiado poco o no
habla en absoluto... tal vez aún no la haya sufrido con cierta consciencia en su
propia carne. ¡Y la intuición es el arte de la toma de consciencia! 

Pistas de futuro 

¿Qué pasos hay que dar para integrar la propia fragilidad? ¿Qué etapas hay que
identificar y cómo vigilar para que la debilidad se convierta en fortaleza? 

Entendemos  que,  en  realidad,  la  debilidad  y  la  fuerza  se  entrelazan
continuamente y de forma inseparable: por lo tanto, los pasos propuestos pueden servir
paradójicamente también para integrar nuestros puntos fuertes (a menudo, por ejemplo,
nos  encontramos  con  jóvenes  muy  inteligentes  que  no  reconocen sus  cualidades;  o
adultos con una autoestima excesiva, inconscientes de que utilizan sus cualidades como
escudo y defensa sin integrarlas con otros aspectos de su personalidad). 

Antes de mencionar las tres grandes etapas del proceso de integración, queremos
volver a insistir en un concepto. Ante la experiencia de la fragilidad, lo que más importa,
para que se  convierta  en una oportunidad y  no en un  freno o  un  bloqueo para la
maduración de la persona, no es el qué ni el porqué, sino el cómo se afronta11.  

11 Cfr. CENCINI, A., L’albero della vita. Verso un modello di formazione iniziale e permanente, San Paolo, Cinisello

8



La cuestión central, por lo tanto, no tiene que ver con el contenido de la debilidad
(física, psíquica, espiritual...), ni siquiera con las causas y los orígenes que la han generado
(como podría sugerir un cierto enfoque psicologista), sino con la forma en que la persona
misma la «vive». Hay jóvenes con historias de heridas muy duras que, con una actitud de
docilidad y confianza, logran avances extraordinarios en la encarnación de una vida
consagrada verdaderamente evangélica. Otros, en cambio, muy ricos en talentos y sin
limitaciones particulares, al menos evidentes, se bloquean en una postura excesivamente
complaciente y segura de sí  misma, impidiéndose gustar  de otras alegrías  de la vida
interior. 

Al  estilo  de  un  sencillo  mapa  indicativo,  aquí  está  el  pequeño-gran  itinerario
posible12. Se trata de:

✓ Reconocer y acoger

El  primer  paso,  lo reiteramos,  consiste en poner  nombre a las  cosas.  A las  que
suceden  fuera  de  nosotros,  pero  sobre  todo  a  las  que  suceden  dentro.  La
interioridad actúa como caja de resonancia de los hechos que ocurren en la vida
de la persona. Lo más importante es entrenarse para reconocer los movimientos
internos, lo que San Ignacio llamaba «mociones»: sentimientos y pensamientos. El
proceso  de  autoapropiación  requiere  un  trabajo  paciente  y  constante  de
autoconsciencia, que implica el  reconocimiento de la propia originalidad, tal  y
como  se  manifiesta  «aquí  y  ahora»  dentro  de  uno  mismo.  La  herramienta
privilegiada es el relato, la narración, que se puede hacer tanto a nivel personal
(por ejemplo, mediante un diario) como en la relación, abriéndose a quien nos
acompaña con progresos y una confianza cada vez mayor. 

Al formador,  a la formadora, le corresponde prestar atención a esta capacidad
más o menos creciente de entregar la propia vida — es decir, la propia historia
concreta, hecha de nombres, lugares y momentos precisos — en manos de quien
tiene la tarea de acompañar. La interioridad vuelve a aflorar y con mayor riqueza
cuando  se  permite  que  la  memoria  y  el  lenguaje  desempeñen  su  función
específica de elaboración y apropiación de lo vivido. Es claro que, en la entrevista
de  acompañamiento,  esto  implica  que  el  formador,  la  formadora, sea  una
persona lo suficientemente sólida y confiable como para crear los espacios de
libertad  y  custodia  necesarios  para  favorecer  los  procesos  psicodinámicos  del
sujeto, entrenándose para contener con madurez los desarrollos emocionales más
difíciles de acoger y aceptar. 

✓ Vivir con responsabilidad 

De lo que se ha vivido y de lo que la vida ha estimulado y generado en el propio
mundo emocional y racional no se es responsable. Pero de lo que se decide hacer
con este material, sí.  Esta es una regla fundamental; es la espada de doble filo de
la  libertad  responsable.  La  persona  crece  en  madurez  en  la  medida  en  que
aprende  progresivamente  a  orientar  hacia  los  valores  del  Reino  lo  que  va
descubriendo y acogiendo en sí misma como parte integrante de su personalidad.

Balsamo (MI) 2005, pp. 149-150.   En español:  CENCINI, A., El árbol de la vida: Hacia un modelo de formación
inicial y permanente. Ed. San Pablo 2023.

12 Cfr GARBINETTO,  L.,  Vivere la debolezza, cit., pp. 47-132;  IMODA,  F.,  Sviluppo umano. Psicologia e mistero,
Piemme, Casale Monferrato (AL) 20033, pp. 88-91.  NdT. Se puede leer y/o descargar una traducción de este último
en:  http://cvx-uruguay.org/wp-content/uploads/2012/07/Psicolog%C3%ADa-y-Misterio.-Una-relaci%C3%B3n-in
%C3%A9dita-y-fecunda..pdf  

9

http://cvx-uruguay.org/wp-content/uploads/2012/07/Psicolog%C3%ADa-y-Misterio.-Una-relaci%C3%B3n-in%C3%A9dita-y-fecunda..pdf
http://cvx-uruguay.org/wp-content/uploads/2012/07/Psicolog%C3%ADa-y-Misterio.-Una-relaci%C3%B3n-in%C3%A9dita-y-fecunda..pdf


Al reconocerse a sí misma, la persona aún no se posee. Más bien, se convierte en sí
misma al decidir organizar y orientar lo más posible la vasta riqueza — y debilidad
— de su mundo afectivo e intelectual. 

Se trata, pues, para el formador/para la formadora, de ayudar al joven a expresar
los  valores  que  va  eligiendo  como  esenciales  para  su  propia  existencia,
ciertamente confrontados con lo que proponen el Evangelio, la Iglesia, la orden
religiosa o la congregación. La verdad subjetiva debe interactuar con la verdad
objetiva para llegar  a  una síntesis  personal  cada vez  más  rica y  variada,  que
convierta la existencia en una obra de arte con múltiples colores y mil matices. Las
experiencias de vida, las propuestas de prácticas formativas y la verificación de los
servicios ministeriales se vuelven esenciales, no tanto para evaluar la «habilidad»
del joven, sino más bien su capacidad de dejarse cuestionar, de autocrítica no
destructiva,  de  revisión  de  sus  actitudes  y  comportamientos,  rompiendo  el
esquema de «yo soy así, no hay nada que hacer». 

 ✓Transformar/cambiar en la llamada 

Por último, pero no menos importante,  el  pasaje propio de la integración es  la
perspectiva  del  cambio.  Esta  interactúa  con  los  dinamismos  anteriores  en  un
proceso «en espiral» y no tanto en una sucesión cronológica improbable. En la
vida, nadie está predeterminado de manera mecánica. Una existencia vivida en
plenitud y un proceso de apropiación responsable hacen posible la transformación
del corazón. La condición necesaria es la conciencia de estar en el mundo en una
relación constitutiva con Alguien que está más allá, que me precede y me espera.
Es el horizonte de la fe, entendida como relación personal con Jesús, Hijo de Dios
hecho hombre, que manifiesta el amor del Padre y nos conduce a él con la fuerza
del  Espíritu  Santo  que  obra  en  nosotros.  La  transformación  operada  por  el
crucificado resucitado se convierte, en el  religioso en camino, en un punto de
referencia  interpretativo  cada  vez  más  claro  y  central  y  en  una  perspectiva
absoluta de discernimiento de los acontecimientos vividos y por vivir.  Por lo tanto,
el  formador,  la  formadora, más  que presentarse  como un profesor  experto  en
teología  que  transmite  contenidos  de  fe  preestablecidos  al  joven  en  camino,
deberá proponerse como un testigo sabio y, por lo tanto, como un maestro (según
la  conocida invitación del  papa Pablo  VI)  que  acompaña al  otro  a  releer  su
propia existencia con las categorías de la historia de la salvación. 
La debilidad, recogida y releída como expresión de la cruz redentora del Señor,
será  la  cima  y,  al  mismo  tiempo,  la  raíz  de  una  experiencia  liberadora,  que
podemos reconocer en la conformación progresiva a Jesús, según el estilo de vida
del manso y del humilde.

10


