
V I S T O  P E R  V O I

«Il figlio dell’altra»
di Lorraine Lévy

Michela Miccioni *

Il !lm francese Il !glio dell’altra, di Lorraine Lévy (2012), racconta 
la storia di due famiglie, una israeliana e l’altra palestinese, i cui !gli, 
ormai diciottenni, sono stati scambiati il giorno dopo la nascita. 

Lo scambio dei due bambini è avvenuto per errore durante la notte 
del 23 gennaio 1991, in piena guerra del Golfo, presso l’ospedale di 
Haifa, a motivo della confusione generale causata da un improvviso 
bombardamento. 

Cresciuti presso famiglie diverse da quella naturale, i due protago-
nisti, Joseph e Yacine, sviluppano la propria identità conformemente 
al Paese, alla cultura e alla religione a cui credono di appartenere. Co-
me è noto, tale identità non comporta solo usi e costumi differenti, 
ma anche l’opposizione alla controparte e, quindi, tutta la drammati-
cità del con"itto arabo-israeliano. 

La scoperta dell’errore genera disagio e getta costernazione fra i 
membri di ciascuna famiglia, con reazioni però molto diverse: mentre 
i padri ri!utano ogni tipo di apertura, sono le madri a creare quella 
complicità conciliatrice derivante dall’impellenza di conoscere da vi-
cino e toccare la creatura portata in grembo per nove mesi.

Tredimensioni 21 (2024), pp. 214-224

* La recensione è frutto di un lavoro comune della classe del biennio 2023-2024 di specialistica 
dell’Istituto Superiore per Formatori.



«Il figlio dell’altra» 215

Vivono a pochi chilometri di distanza, ma separati da diversi mu-
ri. Ci sono i muri e le barriere materiali, come quella imponente che 
divide Israele dai territori della Cisgiordania o i numerosi check-point 
presidiati dall’esercito e delimitati dal !lo spinato. Ci sono i muri 
psicologici, quelli innalzati dai pregiudizi e dall’odio ancestrale, fossi-
lizzati da decenni di guerra e violenza, soprusi e vendette. 

La vita dell’israeliano Joseph, con le sue velleità artistiche, il be-
nessere economico e le giornate in spiaggia con gli amici, è antitetica 
rispetto a quella di Yacine che, seppur cresciuto nella precarietà e nel-
la povertà del villaggio palestinese, ha avuto la forza e il coraggio di 
andare a studiare a Parigi, preservando il sogno d’infanzia, condiviso 
con il fratello maggiore, di aprire un ospedale nella sua terra.

Il dilemma che i protagonisti (ma anche gli spettatori) dovranno 
affrontare apre la questione identitaria che, in questo caso, non si 
ferma alla dimensione individuale, ma comprende sia il sistema rela-
zionale di riferimento, la famiglia e le dinamiche ad essa afferenti, sia 
la dimensione socio-politica che interessa la complessità della storia 
del con"itto tra i due popoli.

Processo identitario

Per quanto l’esistenza di ogni persona sia signi!cativamente se-
gnata dal dato biologico, è altrettanto importante e determinante il 
ruolo che il processo educativo riveste nello sviluppo dell’identità per-
sonale. Il !lm mostra come questi due elementi concorrano nella for-
mazione della persona traducendosi in un percorso in cui uno sche-
ma identitario iniziale, socialmente determinato, viene rotto a seguito 
della drammatica scoperta di un dato biologico non corrispondente. 
Tale opposizione tra il dato ambientale e quello biologico produce un 
inevitabile con"itto, che si estende a ulteriori livelli relazionali. Tutta-
via, la rottura dell’equilibrio iniziale consente ai personaggi implicati 
nella vicenda di iniziare un cammino che presenta resistenze e ri!uti, 
ma anche una rinnovata consapevolezza circa la propria identità e 
la consistenza delle relazioni signi!cative. Si tratta di nascere una 
seconda volta – come !gli, madri, padri, fratelli, sorelle – e ogni na-
scita, similmente a quella biologica, è caratterizzata da una spinta ma 
anche da una resistenza, e in!ne da un pianto. Il processo identitario 



216 Michela Miccioni

conduce la persona ad assumere consapevolmente la propria vita in 
quanto missione; non si tratta solo di una scelta determinata dal con-
testo ambientale, ma di una scelta resa ancor più libera e consapevole 
dalle nuove possibilità che la scoperta dell’errore ha aperto. Il giovane 
palestinese Yacine, ad esempio, pur venendo a conoscenza della sua 
originaria identità israeliana, rinnova l’intenzione di mettersi al servi-
zio del suo popolo: il suo sogno non è cambiato. Dunque, per quanto 
l’essenza dell’identità dell’uomo sia determinata dal mondo esterno, 
l’insieme organizzato di conoscenze, sentimenti, ricordi e rappresen-
tazioni che si riferiscono all’individuo sono uni!cate dalla funzione 
di continuità dell’io nello spazio e nel tempo.

Il !lm pone all’attenzione dello spettatore gli aspetti problema-
tici che si annidano all’interno del concetto di identità. Esso non è 
un dato stabile e !sso, come la dimensione istituzionale, politica e 
anche religiosa (interessante a questo proposito il dialogo tra Joseph 
e il rabbino della sinagoga) richiederebbe; al contrario, l’identità per-
sonale è un processo evolutivo in cui gli elementi costanti, come l’io 
individuale, si interfacciano con le variabili del mondo esterno, inne-
scando un cambiamento e una trasformazione. In questa direzione, 
al !ne di comprendere in maniera più appropriata i delicati passaggi 
di cambiamento e di riorganizzazione identitaria che caratterizzano i 
nostri due adolescenti, può essere utile richiamarci al pensiero dello 
psicologo e psicanalista Erik Erikson. 

Secondo Erikson, la vita di una persona si sviluppa secondo una 
serie di stadi, ognuno dei quali è contrassegnato da un con"itto che 
deve essere risolto prima di passare allo stadio successivo. L’adole-
scenza è connotata dalla tensione tra identità e diffusione dell’iden-
tità, ovvero una confusione di ruoli determinata dal passare da una 
identi!cazione ad un’altra. Tale tensione permane !nché il soggetto 
non è in grado di scegliere una prospettiva di sviluppo che, sebbene 
comporti delle rinunce, gli permette di incorporare un io sicuro, gra-
zie al quale potrà svolgere compiti nell’incontro con altri signi!cativi, 
e un io sensibile ai propri bisogni e talenti, che lo rende capace di oc-
cupare un proprio spazio nel contesto sociale circostante. Al termine 
dell’adolescenza, quindi, l’identità comprende tutte le identi!cazioni 
signi!cative, ma anche le altera in modo da farne un complesso unico 
e possibilmente coerente.



«Il figlio dell’altra» 217

Nelle diverse tappe evolutive (anche quelle che nascono da un 
evento destabilizzante come la notizia sconvolgente che ricevono i 
nostri protagonisti) il soggetto mostra tratti di sé che sono in continu-
ità con quello che è sempre stato e, al contempo, presenta caratteristi-
che nuove prodotte da una trasformazione: siamo gli stessi, ma non 
siamo più gli stessi. 

Si intende ora analizzare le modalità con cui ciascuno dei perso-
naggi intraprende questo processo identitario a partire dal suo stato 
di vita, dalla situazione che sta vivendo, dalle sue risorse caratteriali e 
secondo il proprio stile di personalità.

I figli

Il percorso di Joseph e di Yacine è signi!cativo in sé stesso, nella 
speci!cità che li caratterizza, ma lo è soprattutto alla luce del loro in-
contro e del confronto che ne segue. La decisione di incontrarsi e di 
incontrare le rispettive famiglie, e di passare del tempo con coloro che 
sarebbero dovuti essere i propri genitori produce una serie di dina-
miche emotive inevitabili, come la gelosia e il sentirsi spodestato del 
proprio ruolo di !glio. Tuttavia, tali vissuti non prendono il soprav-
vento, e consentono agli altri personaggi di compiere il loro percorso 
e fare i propri passi attivando un generale processo trasformativo. Il 
personaggio di Yacine presenta un buon grado di autonomia e consa-
pevolezza di sé. Ha lasciato la famiglia e il Paese per studiare in Fran-
cia e, quindi, ha già compiuto un percorso di affrancamento da rigidi 
schemi di appartenenza al popolo palestinese, per acquisire una po-
stura esistenziale personale mediante la quale le scelte diventano atti 
consapevoli e liberi, come il sogno di aprire un ospedale nella propria 
terra, sogno condiviso con il fratello, maggiormente ingabbiato sul 
piano ideologico. «Sono sempre stato chi volevo e quello che volevo» 
afferma Yacine, presentando allo spettatore il volto di un giovane che 
ha iniziato il suo percorso di differenziazione e identi!cazione, che 
fungerà da sostegno anche nell’affrontare la novità sconvolgente che 
lo riguarda. Egli, infatti, reagisce al nuovo in modo attivo e intrapren-
dente, cogliendo le possibilità che le mutate condizioni della sua vita 
e dell’ambiente gli impongono, e traendone vantaggio. Recatosi in 
Israele, grazie all’occasione offertagli da Joseph, inizia a vendere gelati 



218 Michela Miccioni

guadagnando qualcosa per la mamma, e lo fa con scaltrezza e legge-
rezza.

La personalità di Joseph è diversa, poiché maggiormente ancora-
ta alla sua appartenenza politica, culturale e religiosa. Chiede al rab-
bino se lui sia ancora ebreo e, alla notizia di aver perso la sua identità 
costruita nel tempo e con assiduità attraverso le tappe previste dalla 
religione ebraica, cade in un profondo tormento. Joseph, rispetto a 
Yacine, affronta la questione familiare emersa ad un livello evolu-
tivo in cui la questione identitaria non è risolta. Egli è impegnato 
ancora nel de!nirsi in riferimento al suo futuro, in quanto musicista 
(il sogno: desiderio personale) o militare (come suo padre israelita: 
aspettative esterne); le due opzioni si oppongono vicendevolmente. 
Dunque, il ragazzo si trova a sostenere una situazione comprensibil-
mente con"ittuale che si innesta su un preesistente con"itto identita-
rio in atto. Joseph intraprende un percorso che, sebbene inadeguato, 
rappresenta la modalità adolescenziale di affrontare la situazione. 
Inizia con la negazione del problema (o una magica risoluzione di 
esso) cercando conferme dalla propria madre israelita, e successi-
vamente delegando al rabbino il compito di conferirgli e certi!care 
un’identità messa a rischio dalla nuova situazione venutasi a creare. 
Fallite entrambe le soluzioni, la strategia che adotta è quella dello 
“sballo”, modalità maldestra di allontanare il problema negandosi 
di sentire ciò che esso gli suscita sul piano emotivo, relazionale e 
sociale, e rimandando scelte e decisioni che, tuttavia, soltanto lui 
potrà prendere. Il dilemma che Joseph dovrà sciogliere riguarda il li-
vello della sua identità personale nel quale sarà da integrare l’essersi 
scoperto palestinese, allevato e cresciuto in quanto ebreo da genitori 
che ama, chiamato a relazionarsi con i membri arabi di una famiglia 
che al momento non riconosce, di fronte all’immagine di Yacine che 
gli rimanda ciò che avrebbe potuto essere, quel che ha creduto di 
essere e ciò che non potrà mai diventare (cioè un altro rispetto a sé 
stesso). 

Le madri

Se da una parte lungo la trama del !lm cresce l’instabilità relazio-
nale a causa della rottura degli equilibri iniziali, dall’altra emerge una 



«Il figlio dell’altra» 219

fonte di stabilità e solidità: la maternità. La maternità di una donna 
oltrepassa i vincoli di sangue e le appartenenze nazionali o nazio-
nalistiche poiché rappresenta più propriamente e immediatamente 
l’insieme di quei tratti umani che ci rendono esseri comunionali. In-
fatti, per quanto un grembo sia un con!ne, esso non ha una funzione 
divisiva, bensì di accoglienza dell’essere dell’altro, di custodia e di 
cura. Questo dato essenziale non può essere modi!cato dalle condi-
zioni esterne: uno spazio fatto per accogliere e lasciar andare, come il 
grembo di una madre, rimarrà tale anche se le circostanze dovessero 
cambiare o addirittura essere stravolte. 

Ricevuta la notizia, e dopo il naturale e giusti!cato smarrimento 
iniziale, le due madri vengono inquadrate per la prima volta insieme, 
sedute una accanto all’altra. Tra loro si viene a creare immediatamente 
uno spazio di vicinanza, perché la dinamica della maternità, l’essere 
grembo, unisce e permette di com-prendere (prendere con sé) con 
maggiore semplicità lo scambio compiuto per errore in circostanze 
dif!cili come quelle dovute al con"itto, e accettare tutte le conseguen-
ze che da esso ne sono derivate. Infatti, rispetto alla ritrosia dei mariti 
nei confronti della verità emersa, entrambe le donne si dimostrano as-
sertive e decise a rendere i !gli consapevoli dell’errore e, dunque, della 
loro originaria identità. Non si tratta di mettere a rischio la propria 
maternità perché, per quanto sconvolgente, la novità che interessa i 
loro !gli non ha il potere di intaccare anche solo minimamente il loro 
essere madri. Tale certezza permette alle due donne di portare alla luce 
quanto i loro compagni vorrebbero nascondere, e di acconsentire a 
ciò che fa più paura: il contatto tra loro, tra i loro due !gli e tra le loro 
famiglie. La dimensione del contatto, dunque, può essere considerata 
centrale e declinata su più livelli. 

Innanzitutto il contatto inteso come comunicazione: le due madri 
si telefonano per rassicurarsi, per decidere il prossimo passo da com-
piere, per incoraggiarsi al confronto con i mariti. In secondo luogo, il 
contatto !sico che si instaura tra loro e i loro !gli: quelli che hanno 
partorito e quelli che hanno cresciuto. Il loro è un contatto !sico deli-
cato e tenero, da cui traspare la tensione vissuta tra desiderio e paura 
della vicinanza. Nell’instabilità creatasi, le due donne sono come due 
equilibriste che cercano un nuovo modo di amare i !gli che hanno 
cresciuto e quelli che hanno portato nel grembo.



220 Michela Miccioni

I padri

I padri entrano in scena l’uno distante dall’altro, quasi incapaci di 
intendersi anche con le donne che hanno accanto, !no a chiudere il 
dialogo ed uscire di scena arrabbiati.

Si pongono davanti alla questione a partire dal proprio stile: il 
padre israeliano reagisce con la rigidità tipica del militare, mentre 
quello palestinese con la passività di chi ha dovuto sottomettersi ad 
un sistema. 

L’incontro/scontro tra i due padri non avviene subito, ma in un 
crescendo di tensione che trova le sue radici nelle reciproche apparte-
nenze. A differenza delle madri che focalizzano l’attenzione sui !gli, i 
padri si affrontano con aggressività, alzando la voce, non lasciandosi 
spazio e perdendo di vista il motivo del loro incontro. Tuttavia, a 
seguito del fallimento del primo faccia a faccia, la relazione tra i due 
uomini evolve: decidono di incontrarsi personalmente e, anche se 
“sanno” che non si rivolgeranno la parola, non rinunciano a stare in 
silenzio uno accanto all’altro, davanti ad un caffè. A partire da quello 
che si è e di cui si è capaci, è importante non perdere le occasioni di 
incontro, indipendentemente dal dove, come e perché.

I due padri hanno diversi modi di rispondere alla situazione. Il 
padre palestinese all’inizio reagisce in quanto palestinese, e solo in un 
secondo momento come padre. È un uomo ferito sia !sicamente (ha 
problemi ad un ginocchio) sia umanamente, perché pur essendo in-
gegnere lavora come meccanico: emerge la frustrazione di chi, a causa 
di una situazione politica ed economica avversa, non può mettere a 
frutto le proprie risorse.

Durante l’incontro con Joseph si lascia !nalmente scal!re da que-
sto !glio che non ha cresciuto, ma in cui riconosce la sua stessa pas-
sione per il canto e la musica. In seguito, aggiunge la foto del !glio 
biologico al quadro di famiglia, segno di un passo compiuto nel suo 
personale percorso di cambiamento. 

Anche il padre ebreo percorre un cammino di lenta trasforma-
zione. Assume la sua nuova paternità non solo nei riguardi del !glio 
biologico, ma anche del fratello palestinese, e lo fa occupandosi per-
sonalmente dei permessi necessari per attraversare i con!ni. A causa 
di ciò subisce umiliazioni nell’ambiente di lavoro, ma riesce ad argi-



«Il figlio dell’altra» 221

narle difendendo l’opzione fondamentale da lui scelta di essere padre. 
In questo modo, dà la possibilità ai due protagonisti e al fratello di 
conoscersi, di oltrepassare quel muro non solo !sico ma anche men-
tale e culturale che li separa. Da luogo di separazione, emblema della 
divisione tra i due popoli, risultato dell’odio e della guerra, il muro 
diventa così il luogo dell’incontro possibile con l’altro.

Il fratello

All’interno dell’intreccio che interessa le dinamiche genitoriali e 
!liali emerge un’altra !gura signi!cativa che innesca, a sua volta, un 
altro processo di trasformazione: Bilal, il fratello di Yacine. Fin dalla 
sua prima comparsa, il suo personaggio è presentato con tratti molto 
netti e decisi, espressione della sua radicale adesione alla “causa pale-
stinese”. Una tale presentazione spiega la reazione aggressiva di Bilal 
alla notizia dello scambio dei bambini e, quindi, alla nuova identità 
del fratello che ama. Mentre genitori e !gli sono impegnati a studiare 
i passi possibili per ciascuno, il ruolo del fratello appare marginale, in 
quanto deciso a sottrarsi ai non facili tentativi di incontro tra le due 
famiglie. Sembra non riuscire a superare la questione dell’appartenen-
za, irrigidendosi in resistenze e atteggiamenti rabbiosi nei confronti 
non solo del fratello, ma di tutti. 

Eppure, anche Bilal compie un bellissimo percorso di riconcilia-
zione e di apertura al nuovo. Ancora una volta la !gura materna di-
venta il perno della svolta: 

 – Ti ricordi cosa facevi da piccolo? Se ti davamo una fetta di torta ne 
conservavi metà per Yacine e aspettavi che tornasse per le vacanze, e 
quando lui tornava a casa la torta era ammuf!ta. Tu dicevi sempre: 
metà per me e metà per mio fratello. Te lo ricordi? 

 – Non è più mio fratello.
 – Bilal, Yacine sarà sempre tuo fratello.
 – Iras era mio fratello ed è morto.
 – Apri il tuo cuore !glio mio. Lo so che hai il cuore grande.

Nelle parole della madre, che invita Bilal ad aprirsi al fratello, 
riecheggiano quelle della parabola del padre misericordioso che si 



222 Michela Miccioni

prodiga per far crescere la fratellanza tra i suoi due !gli allontanatisi. 
La madre di Bilal, nutrendo la dimensione della memoria affettiva, 
permette al !glio di ricordare i gesti di amore vissuti con il fratello per 
ritrovare la fede nella fraternità, e trasformare la relazione per qualco-
sa di nuovo. Bilal si lascia s!dare dalle dolci parole della madre, e de-
cide il viaggio verso Joseph che lo ricondurrà anche al nuovo incontro 
con Yacine.

Le sorelle

In questo complesso tessuto relazionale, c’è anche chi non ha bi-
sogno di vivere il travaglio della trasformazione e del cambiamento, 
perché immediatamente e semplicemente accoglie la novità: le sorelle 
minori di Yacine e di Joseph. La libertà con cui vivono il dif!cile in-
contro tra le due famiglie consente loro di iniziare a giocare insieme, 
abbattendo i muri e mostrando possibilità di relazione anche nella 
profonda diversità. Trovano facilmente punti di contatto: la bambina 
israeliana usa il canale della lingua francese per raggiungere Yacine, 
le bambole che ha in camera per la sorella. A differenza dei loro fra-
telli non devono lottare per de!nire la propria identità perché, come 
afferma Erikson, nella fase evolutiva di industriosità che stanno attra-
versando esse sono capaci di cooperare e competere senza aggredire, 
diventando così un collante per le due famiglie.

Appartenenza e interculturalità

In un tempo segnato nuovamente dal terribile con"itto che ha 
coinvolto il popolo palestinese e quello israeliano, il !lm di Lorraine 
Lévy acquisisce ancor più forza e incisività perché conduce lo sguardo 
dello spettatore ad assumere un punto di vista che, pur attraversando 
il dramma dello scontro, non si ferma alle sempli!cazioni ideologi-
che né presta il !anco alla faziosità, ma cerca la convergenza in ciò 
che ha il potere di superare ogni tragica distanza: la relazione umana. 

Le opposizioni sono alla base della narrazione !lmica: due culture 
divergenti (quella israeliana e quella palestinese), due opposte appar-
tenenze sociali (ricchezza e povertà), due generazioni diverse (genito-



«Il figlio dell’altra» 223

ri e !gli) ma anche due sensibilità e visioni differenti della realtà per 
genere d’appartenenza (uomini e donne/padri e madri).

Tuttavia, la sceneggiatura non prende mai posizione né imparti-
sce lezioni; descrive semplicemente il cuore della gente comune che 
vive il con"itto in prima persona nella quotidianità, e af!da l’unica 
speranza di una risoluzione alle donne e alle giovani generazioni, svi-
luppando, come unica via per la pace, il concetto di apertura all’altro, 
inteso non solo in senso !sico e biologico, ma soprattutto in senso 
identitario, religioso e culturale.

Il rapporto che nasce tra Yacine e Joseph, vittime di uno scambio 
di culla alla nascita, può essere letto come metafora di un incontro 
possibile, di un’amicizia sincera che diviene strada per sovvertire e 
annientare la violenza e l’odio.

Tutta la sceneggiatura, soprattutto nella de!nizione dei personag-
gi, sviluppa questa possibilità dell’incontro e dell’immedesimazione 
nell’altro, e dimostra, in modo quasi elementare, quanto la forza 
dell’orgoglio e degli ideali politici possa essere debole di fronte all’a-
more di un !glio, alla scoperta di una maternità o di una paternità 
diverse e al desiderio di vivere da uomini liberi. Liberi persino di fre-
quentare il “nemico” e riscoprirsi proprio nei suoi occhi e nella sua 
vita. In tal senso, anche il paesaggio concorre a trasmettere questo 
messaggio in una inclusione che racchiude tutto il !lm: la panoramica 
iniziale del palazzo in cui Yacine si rifugia è speculare a quella !nale 
che ha come protagonista Joseph. 

L’identità non è un dato astratto frutto di una dinamica di autoaf-
fermazione, bensì un processo che si nutre di simboli, cultura e storia, 
ma soprattutto dell’altro che diventa il portale d’accesso per diventare 
sempre più ciò che si è. 

Le ultime parole del !lm vengono proferite da Yacine, mentre la 
cinepresa indugia sul volto di Joseph: 

Sai cos’ho pensato quando ho saputo che la mia vita doveva essere la 
tua? Ho pensato: ora che l’ho cominciata questa vita, devo riuscire per-
ché tu sia !ero di me, e per te che vivi la mia vita, Joseph, è lo stesso. 
Non la sprecare.


