Tredimensioni 21 (2024), pp. 214-224

«Il figlio dell’altray

di Lorraine Lévy
Michela Miccioni*

Il film francese 1l figlio dell’altra, di Lorraine Lévy (2012), racconta
la storia di due famiglie, una israeliana e l'altra palestinese, i cui figli,
ormai diciottenni, sono stati scambiati il giorno dopo la nascita.

Lo scambio dei due bambini e avvenuto per errore durante la notte
del 23 gennaio 1991, in piena guerra del Golfo, presso 'ospedale di
Haifa, a motivo della confusione generale causata da un improvviso
bombardamento.

Cresciuti presso famiglie diverse da quella naturale, i due protago-
nisti, Joseph e Yacine, sviluppano la propria identita conformemente
al Paese, alla cultura e alla religione a cui credono di appartenere. Co-
me e noto, tale identita non comporta solo usi e costumi differenti,
ma anche I'opposizione alla controparte e, quindi, tutta la drammati-
cita del conflitto arabo-israeliano.

La scoperta dell’errore genera disagio e getta costernazione fra i
membri di ciascuna famiglia, con reazioni perd molto diverse: mentre
i padri rifiutano ogni tipo di apertura, sono le madri a creare quella
complicita conciliatrice derivante dall'impellenza di conoscere da vi-
cino e toccare la creatura portata in grembo per nove mesi.

* La recensione e frutto di un lavoro comune della classe del biennio 2023-2024 di specialistica
dell'Istituto Superiore per Formatori.



«Il figlio dell’altray 215

Vivono a pochi chilometri di distanza, ma separati da diversi mu-
ri. Ci sono i muri e le barriere materiali, come quella imponente che
divide Israele dai territori della Cisgiordania o i numerosi check-point
presidiati dall’esercito e delimitati dal filo spinato. Ci sono i muri
psicologici, quelli innalzati dai pregiudizi e dall’'odio ancestrale, fossi-
lizzati da decenni di guerra e violenza, soprusi e vendette.

La vita dell’israeliano Joseph, con le sue velleita artistiche, il be-
nessere economico e le giornate in spiaggia con gli amici, & antitetica
rispetto a quella di Yacine che, seppur cresciuto nella precarieta e nel-
la poverta del villaggio palestinese, ha avuto la forza e il coraggio di
andare a studiare a Parigi, preservando il sogno d'infanzia, condiviso
con il fratello maggiore, di aprire un ospedale nella sua terra.

Il dilemma che i protagonisti (ma anche gli spettatori) dovranno
affrontare apre la questione identitaria che, in questo caso, non si
ferma alla dimensione individuale, ma comprende sia il sistema rela-
zionale di riferimento, la famiglia e le dinamiche ad essa afferenti, sia
la dimensione socio-politica che interessa la complessita della storia
del conflitto tra i due popoli.

Processo identitario

Per quanto l'esistenza di ogni persona sia significativamente se-
gnata dal dato biologico, e altrettanto importante e determinante il
ruolo che il processo educativo riveste nello sviluppo dell'identita per-
sonale. Il film mostra come questi due elementi concorrano nella for-
mazione della persona traducendosi in un percorso in cui uno sche-
ma identitario iniziale, socialmente determinato, viene rotto a seguito
della drammatica scoperta di un dato biologico non corrispondente.
Tale opposizione tra il dato ambientale e quello biologico produce un
inevitabile conflitto, che si estende a ulteriori livelli relazionali. Tutta-
via, la rottura dell’equilibrio iniziale consente ai personaggi implicati
nella vicenda di iniziare un cammino che presenta resistenze e rifiuti,
ma anche una rinnovata consapevolezza circa la propria identita e
la consistenza delle relazioni significative. Si tratta di nascere una
seconda volta - come figli, madri, padri, fratelli, sorelle - e ogni na-
scita, similmente a quella biologica, e caratterizzata da una spinta ma
anche da una resistenza, e infine da un pianto. Il processo identitario



216 Michela Miccioni

conduce la persona ad assumere consapevolmente la propria vita in
quanto missione; non si tratta solo di una scelta determinata dal con-
testo ambientale, ma di una scelta resa ancor piu libera e consapevole
dalle nuove possibilita che la scoperta dell’errore ha aperto. Il giovane
palestinese Yacine, ad esempio, pur venendo a conoscenza della sua
originaria identita israeliana, rinnova l'intenzione di mettersi al servi-
zio del suo popolo: il suo sogno non e cambiato. Dunque, per quanto
'essenza dell'identita dell'uomo sia determinata dal mondo esterno,
l'insieme organizzato di conoscenze, sentimenti, ricordi e rappresen-
tazioni che si riferiscono all'individuo sono unificate dalla funzione
di continuita dell’io nello spazio e nel tempo.

Il film pone all’attenzione dello spettatore gli aspetti problema-
tici che si annidano all'interno del concetto di identita. Esso non e
un dato stabile e fisso, come la dimensione istituzionale, politica e
anche religiosa (interessante a questo proposito il dialogo tra Joseph
e il rabbino della sinagoga) richiederebbe; al contrario, I'identita per-
sonale e un processo evolutivo in cui gli elementi costanti, come l'io
individuale, si interfacciano con le variabili del mondo esterno, inne-
scando un cambiamento e una trasformazione. In questa direzione,
al fine di comprendere in maniera pit1 appropriata i delicati passaggi
di cambiamento e di riorganizzazione identitaria che caratterizzano i
nostri due adolescenti, puo essere utile richiamarci al pensiero dello
psicologo e psicanalista Erik Erikson.

Secondo Erikson, la vita di una persona si sviluppa secondo una
serie di stadi, ognuno dei quali & contrassegnato da un conflitto che
deve essere risolto prima di passare allo stadio successivo. L'adole-
scenza e connotata dalla tensione tra identita e diffusione dell’iden-
tita, ovvero una confusione di ruoli determinata dal passare da una
identificazione ad un’altra. Tale tensione permane finché il soggetto
non ¢ in grado di scegliere una prospettiva di sviluppo che, sebbene
comporti delle rinunce, gli permette di incorporare un io sicuro, gra-
zie al quale potra svolgere compiti nell'incontro con altri significativi,
e un io sensibile ai propri bisogni e talenti, che lo rende capace di oc-
cupare un proprio spazio nel contesto sociale circostante. Al termine
dell’adolescenza, quindi, l'identita comprende tutte le identificazioni
significative, ma anche le altera in modo da farne un complesso unico
e possibilmente coerente.



«Il figlio dell’altray 217

Nelle diverse tappe evolutive (anche quelle che nascono da un
evento destabilizzante come la notizia sconvolgente che ricevono i
nostri protagonisti) il soggetto mostra tratti di sé che sono in continu-
ita con quello che & sempre stato e, al contempo, presenta caratteristi-
che nuove prodotte da una trasformazione: siamo gli stessi, ma non
siamo piu gli stessi.

Si intende ora analizzare le modalita con cui ciascuno dei perso-
naggi intraprende questo processo identitario a partire dal suo stato
di vita, dalla situazione che sta vivendo, dalle sue risorse caratteriali e
secondo il proprio stile di personalita.

I figli

I percorso di Joseph e di Yacine e significativo in sé stesso, nella
specificita che li caratterizza, ma lo é soprattutto alla luce del loro in-
contro e del confronto che ne segue. La decisione di incontrarsi e di
incontrare le rispettive famiglie, e di passare del tempo con coloro che
sarebbero dovuti essere i propri genitori produce una serie di dina-
miche emotive inevitabili, come la gelosia e il sentirsi spodestato del
proprio ruolo di figlio. Tuttavia, tali vissuti non prendono il soprav-
vento, e consentono agli altri personaggi di compiere il loro percorso
e fare i propri passi attivando un generale processo trasformativo. Il
personaggio di Yacine presenta un buon grado di autonomia e consa-
pevolezza di sé. Ha lasciato la famiglia e il Paese per studiare in Fran-
cia e, quindi, ha gia compiuto un percorso di affrancamento da rigidi
schemi di appartenenza al popolo palestinese, per acquisire una po-
stura esistenziale personale mediante la quale le scelte diventano atti
consapevoli e liberi, come il sogno di aprire un ospedale nella propria
terra, sogno condiviso con il fratello, maggiormente ingabbiato sul
piano ideologico. «<Sono sempre stato chi volevo e quello che volevo»
afferma Yacine, presentando allo spettatore il volto di un giovane che
ha iniziato il suo percorso di differenziazione e identificazione, che
fungera da sostegno anche nell’affrontare la novita sconvolgente che
lo riguarda. Egli, infatti, reagisce al nuovo in modo attivo e intrapren-
dente, cogliendo le possibilita che le mutate condizioni della sua vita
e dell'ambiente gli impongono, e traendone vantaggio. Recatosi in
Israele, grazie all'occasione offertagli da Joseph, inizia a vendere gelati



218 Michela Miccioni

guadagnando qualcosa per la mamma, e lo fa con scaltrezza e legge-
rezza.

La personalita di Joseph e diversa, poiché maggiormente ancora-
ta alla sua appartenenza politica, culturale e religiosa. Chiede al rab-
bino se lui sia ancora ebreo e, alla notizia di aver perso la sua identita
costruita nel tempo e con assiduita attraverso le tappe previste dalla
religione ebraica, cade in un profondo tormento. Joseph, rispetto a
Yacine, affronta la questione familiare emersa ad un livello evolu-
tivo in cui la questione identitaria non e risolta. Egli ¢ impegnato
ancora nel definirsi in riferimento al suo futuro, in quanto musicista
(il sogno: desiderio personale) o militare (come suo padre israelita:
aspettative esterne); le due opzioni si oppongono vicendevolmente.
Dunque, il ragazzo si trova a sostenere una situazione comprensibil-
mente conflittuale che si innesta su un preesistente conflitto identita-
rio in atto. Joseph intraprende un percorso che, sebbene inadeguato,
rappresenta la modalita adolescenziale di affrontare la situazione.
Inizia con la negazione del problema (o una magica risoluzione di
esso) cercando conferme dalla propria madre israelita, e successi-
vamente delegando al rabbino il compito di conferirgli e certificare
un’identita messa a rischio dalla nuova situazione venutasi a creare.
Fallite entrambe le soluzioni, la strategia che adotta e quella dello
“sballo”, modalita maldestra di allontanare il problema negandosi
di sentire cio che esso gli suscita sul piano emotivo, relazionale e
sociale, e rimandando scelte e decisioni che, tuttavia, soltanto lui
potra prendere. Il dilemma che Joseph dovra sciogliere riguarda il li-
vello della sua identita personale nel quale sara da integrare I’essersi
scoperto palestinese, allevato e cresciuto in quanto ebreo da genitori
che ama, chiamato a relazionarsi con i membri arabi di una famiglia
che al momento non riconosce, di fronte all'immagine di Yacine che
gli rimanda cio che avrebbe potuto essere, quel che ha creduto di
essere e ci0 che non potra mai diventare (cioeé un altro rispetto a sé
stesso).

Le madri

Se da una parte lungo la trama del film cresce l'instabilita relazio-
nale a causa della rottura degli equilibri iniziali, dall’altra emerge una



«Il figlio dell’altray 219

fonte di stabilita e solidita: la maternita. La maternita di una donna
oltrepassa i vincoli di sangue e le appartenenze nazionali o nazio-
nalistiche poiché rappresenta piti propriamente e immediatamente
l'insieme di quei tratti umani che ci rendono esseri comunionali. In-
fatti, per quanto un grembo sia un confine, esso non ha una funzione
divisiva, bensi di accoglienza dell’essere dell’altro, di custodia e di
cura. Questo dato essenziale non puo essere modificato dalle condi-
zioni esterne: uno spazio fatto per accogliere e lasciar andare, come il
grembo di una madre, rimarra tale anche se le circostanze dovessero
cambiare o addirittura essere stravolte.

Ricevuta la notizia, e dopo il naturale e giustificato smarrimento
iniziale, le due madri vengono inquadrate per la prima volta insieme,
sedute una accanto all‘altra. Tra loro si viene a creare immediatamente
uno spazio di vicinanza, perché la dinamica della maternita, 1'essere
grembo, unisce e permette di com-prendere (prendere con sé) con
maggiore semplicita lo scambio compiuto per errore in circostanze
difficili come quelle dovute al conflitto, e accettare tutte le conseguen-
ze che da esso ne sono derivate. Infatti, rispetto alla ritrosia dei mariti
nei confronti della verita emersa, entrambe le donne si dimostrano as-
sertive e decise a rendere i figli consapevoli dell’errore e, dunque, della
loro originaria identita. Non si tratta di mettere a rischio la propria
maternita perché, per quanto sconvolgente, la novita che interessa i
loro figli non ha il potere di intaccare anche solo minimamente il loro
essere madri. Tale certezza permette alle due donne di portare alla luce
quanto i loro compagni vorrebbero nascondere, e di acconsentire a
cio che fa piu paura: il contatto tra loro, tra i loro due figli e tra le loro
famiglie. La dimensione del contatto, dunque, puo essere considerata
centrale e declinata su piu livelli.

Innanzitutto il contatto inteso come comunicazione: le due madri
si telefonano per rassicurarsi, per decidere il prossimo passo da com-
piere, per incoraggiarsi al confronto con i mariti. In secondo luogo, il
contatto fisico che si instaura tra loro e i loro figli: quelli che hanno
partorito e quelli che hanno cresciuto. Il loro e un contatto fisico deli-
cato e tenero, da cui traspare la tensione vissuta tra desiderio e paura
della vicinanza. Nell'instabilita creatasi, le due donne sono come due
equilibriste che cercano un nuovo modo di amare i figli che hanno
cresciuto e quelli che hanno portato nel grembo.



220 Michela Miccioni

I padri

I padri entrano in scena 1'uno distante dall’altro, quasi incapaci di
intendersi anche con le donne che hanno accanto, fino a chiudere il
dialogo ed uscire di scena arrabbiati.

Si pongono davanti alla questione a partire dal proprio stile: il
padre israeliano reagisce con la rigidita tipica del militare, mentre
quello palestinese con la passivita di chi ha dovuto sottomettersi ad
un sistema.

L'incontro/scontro tra i due padri non avviene subito, ma in un
crescendo di tensione che trova le sue radici nelle reciproche apparte-
nenze. A differenza delle madri che focalizzano l'attenzione sui figli, i
padri si affrontano con aggressivita, alzando la voce, non lasciandosi
spazio e perdendo di vista il motivo del loro incontro. Tuttavia, a
seguito del fallimento del primo faccia a faccia, la relazione tra i due
uomini evolve: decidono di incontrarsi personalmente e, anche se
“sanno” che non si rivolgeranno la parola, non rinunciano a stare in
silenzio uno accanto all’altro, davanti ad un caffe. A partire da quello
che si e e di cui si e capaci, e importante non perdere le occasioni di
incontro, indipendentemente dal dove, come e perché.

I due padri hanno diversi modi di rispondere alla situazione. Il
padre palestinese all'inizio reagisce in quanto palestinese, e solo in un
secondo momento come padre. E un uomo ferito sia fisicamente (ha
problemi ad un ginocchio) sia umanamente, perché pur essendo in-
gegnere lavora come meccanico: emerge la frustrazione di chi, a causa
di una situazione politica ed economica avversa, non pud® mettere a
frutto le proprie risorse.

Durante I'incontro con Joseph si lascia finalmente scalfire da que-
sto figlio che non ha cresciuto, ma in cui riconosce la sua stessa pas-
sione per il canto e la musica. In seguito, aggiunge la foto del figlio
biologico al quadro di famiglia, segno di un passo compiuto nel suo
personale percorso di cambiamento.

Anche il padre ebreo percorre un cammino di lenta trasforma-
zione. Assume la sua nuova paternita non solo nei riguardi del figlio
biologico, ma anche del fratello palestinese, e lo fa occupandosi per-
sonalmente dei permessi necessari per attraversare i confini. A causa
di cio subisce umiliazioni nell'ambiente di lavoro, ma riesce ad argi-



«Il figlio dell’altray 221

narle difendendo I'opzione fondamentale da lui scelta di essere padre.
In questo modo, da la possibilita ai due protagonisti e al fratello di
conoscersi, di oltrepassare quel muro non solo fisico ma anche men-
tale e culturale che li separa. Da luogo di separazione, emblema della
divisione tra i due popoli, risultato dell’'odio e della guerra, il muro
diventa cosi il luogo dell'incontro possibile con 'altro.

11 fratello

All'interno dell’intreccio che interessa le dinamiche genitoriali e
filiali emerge un’altra figura significativa che innesca, a sua volta, un
altro processo di trasformazione: Bilal, il fratello di Yacine. Fin dalla
sua prima comparsa, il suo personaggio e presentato con tratti molto
netti e decisi, espressione della sua radicale adesione alla “causa pale-
stinese”. Una tale presentazione spiega la reazione aggressiva di Bilal
alla notizia dello scambio dei bambini e, quindi, alla nuova identita
del fratello che ama. Mentre genitori e figli sono impegnati a studiare
i passi possibili per ciascuno, il ruolo del fratello appare marginale, in
quanto deciso a sottrarsi ai non facili tentativi di incontro tra le due
famiglie. Sembra non riuscire a superare la questione dell’appartenen-
za, irrigidendosi in resistenze e atteggiamenti rabbiosi nei confronti
non solo del fratello, ma di tutti.

Eppure, anche Bilal compie un bellissimo percorso di riconcilia-
zione e di apertura al nuovo. Ancora una volta la figura materna di-
venta il perno della svolta:

- Ti ricordi cosa facevi da piccolo? Se ti davamo una fetta di torta ne
conservavi meta per Yacine e aspettavi che tornasse per le vacanze, e
quando lui tornava a casa la torta era ammuffita. Tu dicevi sempre:
meta per me e meta per mio fratello. Te lo ricordi?

- Non é pitt mio fratello.

- Bilal, Yacine sara sempre tuo fratello.

- Iras era mio fratello ed & morto.

- Apri il tuo cuore figlio mio. Lo so che hai il cuore grande.

Nelle parole della madre, che invita Bilal ad aprirsi al fratello,
riecheggiano quelle della parabola del padre misericordioso che si



222 Michela Miccioni

prodiga per far crescere la fratellanza tra i suoi due figli allontanatisi.
La madre di Bilal, nutrendo la dimensione della memoria affettiva,
permette al figlio di ricordare i gesti di amore vissuti con il fratello per
ritrovare la fede nella fraternita, e trasformare la relazione per qualco-
sa di nuovo. Bilal si lascia sfidare dalle dolci parole della madre, e de-
cide il viaggio verso Joseph che lo ricondurra anche al nuovo incontro
con Yacine.

Le sorelle

In questo complesso tessuto relazionale, c’é anche chi non ha bi-
sogno di vivere il travaglio della trasformazione e del cambiamento,
perché immediatamente e semplicemente accoglie la novita: le sorelle
minori di Yacine e di Joseph. La liberta con cui vivono il difficile in-
contro tra le due famiglie consente loro di iniziare a giocare insieme,
abbattendo i muri e mostrando possibilita di relazione anche nella
profonda diversita. Trovano facilmente punti di contatto: la bambina
israeliana usa il canale della lingua francese per raggiungere Yacine,
le bambole che ha in camera per la sorella. A differenza dei loro fra-
telli non devono lottare per definire la propria identita perché, come
afferma Erikson, nella fase evolutiva di industriosita che stanno attra-
versando esse sono capaci di cooperare e competere senza aggredire,
diventando cosi un collante per le due famiglie.

Appartenenza e interculturalita

In un tempo segnato nuovamente dal terribile conflitto che ha
coinvolto il popolo palestinese e quello israeliano, il film di Lorraine
Lévy acquisisce ancor piul forza e incisivita perché conduce lo sguardo
dello spettatore ad assumere un punto di vista che, pur attraversando
il dramma dello scontro, non si ferma alle semplificazioni ideologi-
che né presta il fianco alla faziosita, ma cerca la convergenza in cio
che ha il potere di superare ogni tragica distanza: la relazione umana.

Le opposizioni sono alla base della narrazione filmica: due culture
divergenti (quella israeliana e quella palestinese), due opposte appar-
tenenze sociali (ricchezza e poverta), due generazioni diverse (genito-



«Il figlio dell’altray 223

ri e figli) ma anche due sensibilita e visioni differenti della realta per
genere d'appartenenza (uomini e donne/padri e madri).

Tuttavia, la sceneggiatura non prende mai posizione né imparti-
sce lezioni; descrive semplicemente il cuore della gente comune che
vive il conflitto in prima persona nella quotidianita, e affida 1'unica
speranza di una risoluzione alle donne e alle giovani generazioni, svi-
luppando, come unica via per la pace, il concetto di apertura all’altro,
inteso non solo in senso fisico e biologico, ma soprattutto in senso
identitario, religioso e culturale.

Il rapporto che nasce tra Yacine e Joseph, vittime di uno scambio
di culla alla nascita, puo essere letto come metafora di un incontro
possibile, di un’amicizia sincera che diviene strada per sovvertire e
annientare la violenza e 1'odio.

Tutta la sceneggiatura, soprattutto nella definizione dei personag-
gi, sviluppa questa possibilita dell'incontro e dell'immedesimazione
nell’altro, e dimostra, in modo quasi elementare, quanto la forza
dell’orgoglio e degli ideali politici possa essere debole di fronte alla-
more di un figlio, alla scoperta di una maternita o di una paternita
diverse e al desiderio di vivere da uomini liberi. Liberi persino di fre-
quentare il “nemico” e riscoprirsi proprio nei suoi occhi e nella sua
vita. In tal senso, anche il paesaggio concorre a trasmettere questo
messaggio in una inclusione che racchiude tutto il film: la panoramica
iniziale del palazzo in cui Yacine si rifugia e speculare a quella finale
che ha come protagonista Joseph.

L'identita non e un dato astratto frutto di una dinamica di autoaf-
fermazione, bensi un processo che si nutre di simboli, cultura e storia,
ma soprattutto dell’altro che diventa il portale d’accesso per diventare
sempre piu cio che si e.

Le ultime parole del film vengono proferite da Yacine, mentre la
cinepresa indugia sul volto di Joseph:

Sai cos’ho pensato quando ho saputo che la mia vita doveva essere la
tua? Ho pensato: ora che I'ho cominciata questa vita, devo riuscire per-
ché tu sia fiero di me, e per te che vivi la mia vita, Joseph, e lo stesso.
Non la sprecare.



